# ٠

### قال شيخ الاسلام

### رب يسر و أعن برحمتك

الحمد لله نستعينه و نستغفره ، و نعوذ بالله من شرور أنفسنا و من سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له و من يضلل فلا هادى له و أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له و أشهد أن محمدا عبده و رسوله ، صلى الله عليه و سلم تسليما .

أما بعد: فقد سألنى بعض الاخوان أن أكتب له مقدمة تتضمن قواعد كلية . تعين على فهم القرآن و معرفة تفسيره و معانيه . و التمييز فى منقول ذلك و معقوله بين الحق وأنواع الاباطيل. والتنبيه على الدليل الفاصل بين الاقاويل فان الكتب المصنفة فى التفسير مشحونة بالغث و السمين . و الباطل الواضح و الحق المبين .

و العلم إما نقل مصدق عن معصوم . و إما قول عليه دليل معلوم و ما سوى هـــذا فامما مزيف مردود و إما موقوف لا يعلم أنه بهرج و لا منقود . و حاجة الأمة ماسة إلى فهم القرآن الذى هو حبل الله المتين و الذكر الحكيم و الصراط المستقيم الذى لا تزيغ به الا هواء و لا تلتبس به الا لسن و لا يخلق عن كثرة الترديد و لا تنقضى عجائبه و لا يشبع منه العلماء . من قال به صدق و من عمل به أجر و من حكم به عدل و من دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم . و من تركه من جبار قصمه الله . و من ابتنى الهدى في غيره أضله الله .

قال تسالی: ﴿ فارِما یأتینکم منی هدی فن اتبع هدای فلا یضل و لا یشتی ، و من أعرض عن ذکری فان له معیشة ضنکا ، و نحشره یوم القیامة أعمی . قال رب لم حشرتنی أعمی و قد کنت بصیرا ، قال : کذلك أتبك آیاتنا فنسیتها و کذلك الیوم تنسی ۲۰: ۱۲۳ ﴾ و قال تعالی : ﴿ قد حاله من الله نور و کتاب مبین یهدی به الله من اتبع رضوانه سبل السلام و غرجهم من الظلمات إلی النور باذنه و یهدیهم إلی صراط مستقیم ٥: ١٦ ﴾ و قال تعالی ﴿ الر ، کتاب أنزلناه الیك لتخرج الناس من الظلمات إلی النور باذن رجهم إلی صراط النزیز الحمید الله الذی له ما فی السموات و ما فی الارض ۱۶ : ۱ ﴾ و قال تعالی ﴿ و كذلك أوحینا إلیك روحا من أمرنا ما كنت تدری ما الكتاب و لا الایمان ، و لكن جعلناه نورا نهدی به من الشاء من عبادنا و انك لتهدی إلی صراط مستقیم : صراط الله الذی له ما فی السموات و ما فی الارض ألا إلی الله تصیر الامور ۲۲ : ۵۳ ﴾ .

و قد كتبت هذه المقدمة محتصرة بحسب تيسير الله تعالى من إملاء الفؤاد . و الله الهادى إلى سبيل الرشاد .

#### شروق فصل آن شروق فصل آن

يجب أن يعلم ان النبي صلى الله عليه و سلم بين لأصحابه معانى القرآن كا بين لهم ألفاظه فقوله تعالى: ﴿ لتبين للناس ما نزل اليهم ﴾ يتناول هذا و هذا ، و قد قال أبو عبد الرحمن السلمى: حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن: كيثمان بن عفان و عبد الله بن مسعود و غيرهما ، أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي صلى الله عليه و سلم عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم و العمل ، قالوا: فتعلمنا القرآن و العلم و العمل جميعا ، و لهذا كانوا يبقون مدة فى حفظ السورة ، و قال أنس: كان الرجل إذا قرأ البقرة و آل عمران حلى في أعيننا و قام ابن عمر على حفظ البقرة عدة سنين ، قيل ثمان سنين ذكره ما لك .

و ذلك أن الله تمالى قال: ﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته ٢٩: ٣٨ ﴾ و قال: ﴿ أَفَلا يَسْدبرون القرآن ٤: ٨٢ ﴾ و قال: ﴿ أَفَلا يَسْدبرون القرآن ٤: ٨٢ ﴾ و قال: ﴿ أَفَلَم يَدْبُرُوا القول ٢٣: ٨٦ ﴾ و تدبر الكلام بدون فهم معانيه لا يمكن . و كذلك قال تمالى: ﴿ إِنَا أَنزلناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون ٢:٢ ﴾ و عقل الكلام متضمن لفهمه .

و من المعلوم ان كل كلام ، فالمقصود منه فهم معانيه دون مجرد ألفاظه . فالقرآن أولى بذلك : و أيضا فالعادة تمنع ان يقرأ قوم كتابا في فن من العلم كالطب و الحساب و لا يستشرحوه . فكيف بكلام الله الذي هو عصمتهم . و به نجاتهم و سعادتهم و قيام دينهم و دنياهم ؟ و لهذا كان النزاع بين الصحابة في تفسير القرآن قليلا جدا و هو و ان كان في

التابعين أكثر منه فى الصحابة فهو قليل بالنسبة الى من بعدهم وكلما كان العصر أشرف كان الاجتماع و الائتلاف و العلم و البيان فيه أكثرو من التابعين من تلقى جميع التفسير عن الصحابة كما قال مجاهد : عرضت المصحف على ابن عباس اوقفه عند كل آية منه و أساله عنها . و لهذا قال الثورى : إذا جا ك التفسير عن مجاهد فحسبك به و لهذا يعتمد على تفسيره الشافى البخارى و غيرهما من أهل العلم وكذلك الامام احمد و غيره ممن صنف فى التفسير يكرر الطرق عن مجاهد أكثر من غيره .

و المقصود أن التابعين تلقوا التفسير عن الصحابة كما تلقوا عنهم علم السنة و إن كانوا قـد يتكلمون فى بعض ذلك بالاستنباط و الاستدلال كما يتكلمون فى بعض السنن بالاستنباط و الاستدلال .

#### الجري فصل إين المنظمة ا المنظمة المنظمة

الحكام أكثر المخلاف بين السلف فى التفسير قليل ، و خلافهم فى الاحكام أكثر من خلافهم فى التفسير ، و غالب ما يصح عنهم من الحلاف يرجع الى اختلاف تنوع لا اختلاف تضاد و ذلك صنفان :

(احدهما) أن يعبر كل واحد منهم عن المراد بعبارة غير عبارة صاحبه، تدل على معنى فى المسمى غير المعنى الآخر مع اتحاد المسمى بمنزلة الاسماء المتكافئة التى بين المترادفة و المتباينة \_كا قيل فى اسم السيف الصارم و المهند، و ذلك مثل اسماء الله الحسنى، و اسماء رسوله صلى الله عليه و سلم و أسماء القرآن، فإن أسماء الله كلها تدل على مسمى واحد فليس دعاءه باسم أخر، بل الأمر كما قال تعالى: ﴿ قُل مِنْ أَسَمَاتُهُ الْحَسْنَى مَضَادًا لَدَعَانُهُ باسم آخر، بل الأمر كما قال تعالى: ﴿ قُل مِنْ أَسْمَانُهُ الْحَسْنَى مَضَادًا لَدَعَانُهُ باسم آخر، بل الأمر كما قال تعالى: ﴿ قُل مِنْ أَسْمَانُهُ الْحَسْنَى مَضَادًا لَدَعَانُهُ باسم آخر، بل الأمر كما قال تعالى: ﴿ قُلُ

ادعوا الله او ادعوا الرحمن أيا ما تدعوا فله الأسماء الحسني ١٧: ١١٠ ﴾ •

وكل اسم من أسمائه يدل على الذات المساة، وعلى الصفة التى تضمنها الاسم . كالعليم يدل على الذات و العلم ، و القدير يدل على الذات و القدرة ، و الرحيم يدل على الذات و الرحة ، و من أنكر دلالة أسمائه على صفاته عن يدعى الظاهر ، فقوله من جنس قول غلاة الباطنية القرامطة الذين يقولون : لا يقال هو حى ، و لا ليس بحى بل ينفون عنه النقيضين : فان أولئك القرامطة الباطنية لا ينكرون اسما هو علم محض كالمضمرات ، و انما ينكرون ما فى أسمائه الحسنى من صنمات الاثبات فن وافقهم على مقصود هم كان مع دعواه الغلو فى الظاهر موافقا لذلاة الباطنية فى ذلك ، و ليس هذا موضع بسط ذلك .

و إنما المقصود أن كل اسم من اسمائه يدل على ذاته وعلى ما فى الاسم من صفاته . ويدل أيضا على الصفة التى فى الاسم الآخر بطريق اللزوم وكذلك أسماء النبى صلى الله عليه و سلم مثل محمد و أحمد و الماحى و الحاشر و العاقب ، وكذلك أسماء القرآن : مثل القرآن و الفرقان و الهدى و الشفاء والبيان والكتاب ، وأمثال ذلك فاذا كان مقصود السائل تعيين المسمى عبرنا عنه باى اسم كان اذا عرف مسمى هذا الاسم وقد يكون الاسم علما وقد به و من عنه بنى الماسم علما وقد به و من أعرض عن ذكرى ما ذكره ؟ فيقال له ؟ هو القرآن مثلا ، أو هو ما أنزله من الكتب فان الذكر مصدر . و المصدر تارة يضاف الى الفاعل و تارة الى المفعول . فاذا قيل : ذكر الله بالمعنى الثانى كان ما يذكر به مثل قول العبد سبحان الله و الحد لله و لا اله الا الله و الله اكبر .

و إذا قيل بالمعنى الأول كان ما يذكره هو ، و هو كلامه . و هذا هو المراد في قوله : ﴿ و من أعرض عن ذكرى ﴾ لانه قال قبل ذلك : ﴿ فاما ياتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضل و لا يشتى ﴾ و هداه هو ما انزله من الذكر ، و قال بعد ذلك : ﴿ قال رب لم حشرتنى أعمى و قد كنت بصيرا ، قال كذلك اتتك آياتنا فنسيتها ﴾ .

و المقصود ان يعرف ان الذكر هو كلامه المنزل، و هو ذكر التبعد له فسوا. قيل ذكرى كتابى او كلامى او هداى او نحو ذلك كان المسمى واحدا.

و إن كان مقصود السائل معرفة ما فى الاسم من الصفة المختصة به فلا بد من قدر زائد على تعيين المسمى مثل ان يسأل عن القدوس السلام المؤمن و قد علم أنه الله ، لكن مراده ما معنى كونه قدوسا سلاما مؤمنا و نحو ذلك .

إذا عرف هذا فالسلف كثيرا ما يعبرون عن المسمى بعبارة تدل على عينه، و ان كان فيها من الصفة ما ليس فى الاسم الآخر كمن يقول: احمد هؤ الحاشر و الماحى و العاقب و القدوس و الغفور و الرحيم أى أن المسمى واحد، لا ان هذه الصفة هى هذه الصفة و معلوم أن هذا ليس اختلاف تضاد كا يظنه بعض الناس مثال ذلك تفسيرهم للصراط المستقيم: فقال بعضهم: هو ( القرآن ): اى اتباعه، لقول النبي صلى الله عليه و سلم فى حديث على الذي رواه الترمذي و رواه أبو نعيم من طرق متعددة هو حبل حديث على الذي رواه الترمذي و رواه أبو نعيم من طرق متعددة هو حبل الله المتين، و هو الذكر الحكيم، و هو الصراط المستقيم، و قال بعضهم: هو

(الاسلام) لقوله صلى الله عليه و سلم فى حديث النواس بن سممان الذى رواه الترمذى و غيره: ضرب الله مثلا صراطا مستقيا و على جنبى الصراط سوران و فى السورين ابواب مفتحة ، و على الأبواب ستور مرخاة و داع يدعو من فوق الصراط وداع يدعو على راس الصراط قال: فالصراط المستقيم هو الاسلام و السوران حدود الله ، و الأبواب المفتحة محارم الله و الداعى على راس الصراط كتاب الله و الداعى فوق الصراط واعظا لله فى قلب كل مؤمن ، فهذان القولان متفقان ، لأن دين الاسلام هو اتباع القرآن و لكن كل منها نبه على وصف غير الوصف الآخر كما أن لفظ (صراط) يشعر بوصف ثالث ، وكذلك قول من قال: هو (السنة و الجماعة) و قول من قال: (هو طريق العبودية) و قول من قال: (هو طاعة الله و رسوله) صلى الله عليه و سلم و أمثال ذلك فهؤلاء كلهم أشاروا الى ذات واحدة ، ولكن وصفها كل منهم بصفة من صفاتها .

(الصنف الثانى) \_ ان يذكر كل منهم من الاسم العام بعض أنواعه على سبيل التمثيل و تنبيه المستمع على النوع \_ لا على سبيل الحد المطابق للحدود، في عمومه و خصوصه، مثل سائل أعجمي سأل عن مسمى (لفظ الخبز) فأرى رغيفا، و قيل له: هذا . فالاشارة إلى نوع هذا لا الى هذا الرغيف وحده \_ مثال ذلك ما نقل في قوله ﴿ ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا، فمنهم ظالم لنفسه و منهم مقتصد، و منهم سابق بالخيرات . ٣٢: ٢٥

فمعلوم ان الظالم لنفسه يتناول المضيع للواجبات و المنتهك للحرمات.

و المقتصد يتناول فاعل الواجبات ، و تارك المحرمات ، و السابق يدخل فيه من سبق فتقرب بالحسنات مع الواجبات . فالمقتصدون هم أصحاب اليمين . ﴿ و السابقون السابقون أولئك المقربون ﴾ .

ثم إن كلا منهم يذكر هذا فى نوع من أنواع الطاعات، كقول القائل: السابق الذى يصلى فى اثنائه، و الظالم لنفسه الذى يوخر العصر الى الاصفرار و يقول ( الآخر ) السابق و الظالم لنفسه الذى يؤخر العصر الى الاصفرار و يقول ( الآخر ) السابق و المقتصد و الظالم قد ذكرهم فى آخر سورة البقرة فانه ذكر المحسن بالصدقة و الظالم يأكل الربا، و العادل بالبيع و الناس فى الاموال إما محسن، و إما عادل، و إما ظالم فالسابق المحسن بأداء المستحبات مع الواجبات و الظالم آكل الربا او مانع الزئاة و المقتصد الذى يؤدى الزئاة المفروضة، و لا يأكل الربا و أمثال هذه الاقاويل. فكل قول فيه ذكر نوع داخل فى الآية ذكر لتعريف المستمع بتناول الا آية له و تنبيه به على نظيره: فان التعريف بالمثال قد يسهل أكثر من التعريف بالحد المطلق، و العقل السابي يتفطن النوع، قد يسهل أكثر من التعريف بالحد المطلق، و العقل السابي يتفطن النوع، كا يتفطن اذا اشير له الى رغيف، فقيل له: هذا هو الحنز،

و قد يجيي كثيرا من هذا الباب قولهم: هذه الآية نزلت في كذا، لا سيا ان كان المذكور شخصا، كأسباب النزل المذكورة في التفسير، كقولهم إن آية الظهار نزلت في امرأة أوس بن الصامت، و ان آية اللعان نزلت في عويمر العجلاني أو هلال بن أمية، و أن آية الكلالة نزلت في جابر بن عبدالله و أن قوله: ﴿ و أن أحكم بينهم بما أنزل الله ٥: ٩٤ ﴾ نزلت في بني قريظة و النضير، و أن قوله: ﴿ و من يولهم يومئذ دبره ٨: ٦ ﴾ نزلت في بني قريظة و النضير، و أن قوله: ﴿ و من يولهم يومئذ دبره ٨: ٦ ﴾

نزلت في بدر، وأن قوله: ﴿ شهادة بينكم إذا حضر أحدكم الموت ٥: ١٠٦ ﴾ نزلت فی قضیة تمیم الداری، و عدی بن بدا . و قول أبی أبوب: إن قوله: ﴿ وَلَا تَلْقُوا بَأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكُهُ ٢: ١٩٥ ﴾ نزلت فينا معشر الانصار \_ الحديث. و نظائر هذا كثير مما يذكرون أنه نول في قوم من المشركين بمكته، أو في تورم من أهل الكتاب، اليهورد و انصاري، أو في قوم من المؤمنين . فالذين قالوا ذلك لم يقصروا أن حكم الآية مختص بأوائك الأعيان دون غيرهم، فإن هذا لا يقوله مسلم و لا عاقل على الاطلاق ، و الناس ، و إن تنازعوا في اللفظ العام الوارد على سبب، هل يختص بسببه أم لا؟ فلم يقل أحد من علماء المسلمين ان عمومات الكتاب و السنة تختص بالشخص المعين، فإنما غاية ما يقال أنها تخص بنوع ذلك الشخص فيعم ما تشبهه و لا يكون العموم فيها بحسب اللفظ، و الآية التي لها سبب معين، إن كانت أمرا أو نهيا ، فهي متناولة لذلك الشخص و لغيره بمن كان بمنزلته ، و إن كانت خبرا بمدح أو ذم فهي متناولة لذلك الشخص وغيره بمن كان بمنزلته أيضا .

و معرفة سبب النزيل يعين على فهم الآية ، فإن العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب و لهذا كان أصح قولى الفقهاء إنه إذا لم يعرف ما نواه الحالف رجح إلى سبب يمينه ، و ما هيجها و أثارها .

و قولهم : نزلت هذه الآية فى كفا : يراد به نارة أنه سبب النؤول، و يراد به نارة أن ذلك داخل فى الآية، و إنى لم يمكن السبب كما تقول : عنى بهذه الآية كذا .

و قد تنازع العلماء في قول الصاحب نزلت هذه الآية في كذا، هل

بحرى مجرى المسند كما بذكر السبب الذي أنزلت لأجله ، أو بحرى مجرى التفسير منه الذي ليس بمسند ، فالبخارى يدخله في المسند ، و غيره لا يدخله في المسند ، و اكثر المساند على هذا الاصطلاح كمسند أحمد و غيره ، بخلاف ما إذا ذكر سببا نزلت عقبه ، فانهم كلهم يدخلون مثل هذا في المسند .

و إذا عرف هذا، فقول أحدهم نزلت فى كذا، لا ينا فى قول الآخر: نزلت فى كذا، إذا كان اللفظ يتناولها، كما ذكرناه فى التفسير بالمثال، و إذا ذكر أحدهم لها سببا نزلت لأجله، و ذكر الآخر سببا، فقد يمكن صدقهما بأن تكون نزلت عقب تلك الأسباب، أو تكون نزلت مرتين، مرة لهذا السبب، و مرة لهذا السبب.

و هذان الصنفان اللذان ذكرناهما فى تنوع التفسير: تارة لتنوع الأسماء و الصفات، و تارة لذكر بيض أنواع المسمى و أقسامه، كالتمثيلات هما الغالب فى تفسير سلف الأمة الذي يظن أنه مختلف.

و من التنازع الموجود عنهم ما يكون اللفظ فيه محتملا للا مرين ؛ إما لكونه مشتركا فى اللفظ ، كلفظ (قسورة) الذى يراد به الرامى ، ويراد به الأسد ، و لفظ (عسمس) الذى يراد به اقبال الليل ، و إدباره ، و إما لكونه متواطئا فى الأصل لكن المراد به أحد النوعين أو أحد الشيئين كالضائر فى قوله : ﴿ ثم دنا فتدلى ، فكان قاب قوسين أو أدنى ٥٣ : ٨ ﴾ و ما أشبه ذلك .

فشل هذا قد يجوز أن يراد به كل المانى التي قالها السلف، و قد لا يجوز ذلك، فالأول إما لكون الآية نزلت مرتين فأريد بها هذا تارة - ١٠ -

و هذا تارة ، و إما لكون اللفظ المشترك يجوز أن يراد به معنياه ، إذ قد جوز ذلك أكثر الفقها- : المالكية و الشافعية ، و الحنبلية و كثير من أهل الكلام ، و إما لكون اللفظ متواطئا فيكون عاما إذا لم يكن لتخصيصه موجب فهذا النوع إذا صح فيه القولان كان من الصنف الثاني .

و من الأقوال الموجودة عنهم و يجعلها بعض الناس اختلافا ، أن يعبروا عن المعانى بألفاظ متقاربة لا مترادفة ، فإن الترادف فى اللغة قليل، و أما فى الفاظ القرآن فإما نادر و إما معدوم ، و قل أن يعبر عن لفظ واحد يؤدى جميع معناه ، بل يكون فيه تقريب لمعناه ، و هذا من أسباب اعجاز القرآن ، فإذا قال القائل : ﴿ يوم تمور الساء مورا مهم : هُ أَن المور هو الحركة ، كان تقريباً إذ المور حركة خفيفة سريعة .

وكذلك إذا قال: « الوحى » الاعلام ، أو قيل: ﴿ أُوحينا إليك ﴾ أنزلناه إليك ، أو قيل ﴿ و قضينا إلى بنى إسرائيل ﴾ أى أعلمنا ، و أمثال ذلك ، فهـذا كله تقريب ، لا تحقيق ، فإن الوحى هو اعلام سريع خنى ، و القضاء إليهم أخص من الاعلام ، فان فيه إنزالا إليهم و إيحاء إليهم .

و العرب تضمن الفعل معنى الفعل و تعديه تعدية ، و من هنا غلط من جعل بعض الحروف يقوم مقام بعض ، كما يقولون فى قوله : ﴿ لقد ظلك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ٢٤ : ٣٨ ﴾ أى مع نعاجه ، و ﴿ من أنصارى إلى الله ٢١ : ١٤ ﴾ أى مع الله و نحو ذلك ، و التحقيق ما قاله عاة البصرة من التضمين ، فسؤال النعجة يتضمن جمعها و ضمها إلى نعاجه ، و كذلك قوله : ﴿ و إن كادوا ليفتنونك عن الذي أوحينا إليك ٢٧ : ٢٧ ﴾

ضمن معنی بزیفونك و یعتمدونك، و كذلك قوله: ﴿ و نصرناه من القوم الذین كذبوا بآیاتنا ۲۱:۷۷ ﴾ ضمن معنی نجیناه و خلصناه، و كذلك قوله: ﴿ يشرب بها عباد الله ۲۷:۲ ﴾ ضمن بروی بها؛ و نظائره كثیرة .

و من قال ﴿ لا ربيب ﴾ لا شك ، فهذا تقريب ، و إلا فالربيب فيه اضطراب وحركة ، كما قال: « دع ما يربيك إلى ما لا يربيك ، وفي الحديث أنه مربطني حاقف ، فقال: « لا يربيه أحد ، ، فكما أن اليقين ضمن السكون و الطانية فالرب ضده ضمن الاضطراب و الحركة ؛ و لفظ « الثملك » و إن قبل: إنه يستلزم هذا المغنى ؛ لكن لفظه لا يدل عليه .

وكذلك إذا قيل: «ذلك الكتاب» هذا القرآن، فهذا تقريب، لان المشار إليه وإن كان واحدا فالاشارة بجهة الحضور غير الاشارة بجهة البعد والخيبة، و لفظ «الكتاب» يتضمن من كونه مكتوبا مضموما ما لا يتصفه لفظ الفرآن من كونه مقروط مظهرا باديا، فهذه الفروق موجودة في الفرآن، فإذا قال أحده: ﴿ أَنْ تَبِعِلُ ﴾ أَى تَعَبِّس، و قال الآخر: ترتهن و نحو ذلك لم يكن من اختلاف التصاد، و إن كان المحبوس قد يكون مرتها و قد لا يكون، إذ هذا تقريب للمني كم تقدم، و جمع عباراتهم أدل على المقصود من السلف في مثل هذا نافع جدا ، فإن جموع عباراتهم أدل على المقصود من عبارة أو عبارتين، و مع همذا فلا بد من اختلاف محقق بينهم، كما يوجد مثل ذلك في الاحكام.

و تحن نظم أن عامة ما يعنطر إليه عنوم الناس من الاختلاف معلوم بل هواتر عنصه العامة أو الحاصة كما في عدد الصلوات و مقادير ركوعها -17 و مواقيتها

و مواقیتها، و فرائض الزکاة و نصبها، و تعیین شهر رمضان، و الطواف و الوقوف، و رمی الجمار، و المواقیت و غیر ذلك .

ثم اختلاف الصحابة فى الجد و الاخوة و فى المشركة و نحو ذلك لا يوجب ريبا فى جهور مسائل الفرائض ، بل ما يحتاج إليه عامة الناس هو عمود النسب من الآباء ، و الأبناء ، و الكلالة ، من الاخوة و الأخوات و من نسائهم كالأزواج ، فإن الله أنزل فى الفرائض ثلاث آيات مفصلة ذكر فى الأولى الأصول والفروع ، و ذكر فى الثانية الحاشية التي ترث بالفرض كالزوجين و ولد الأم ، و فى الثانية الحاشية الوارثة بالتعصيب ، و هم الاخوة لأبوين أو لأب ، و اجتماع الجد و الاخوة نادر ، و لهذا لم يقع فى الاسلام الا بعد موت النبي صلى الله عليه و سلم ، و الاختلاف قد يكون لخفاء الدليل أو لذهول عنه و قد يكون لعدم سماعه ، و قد يكون للغلط فى فهم النص ، و قد يكون لاعتقاد معارض راجح ، فالمقصود هنا التعريف بحمل الأمرون تفاصيله .

# . پښې **ن**صل کې .

الاختلاف فى التفسير على «نوعين »، منه ما مستنده النقل فقط ، و منه ما يعلم بغير ذلك \_ إذ العلم إما نقل مصدق و إما استدلال محقق ، و المنقول إما عن المعصوم و إما عن غير المعصوم ، و المقصود بان جنس المنقول سواء كان عن المعصوم أو غير المعصوم ، و هذا هو \_ النوع الأول منه ما يمكن معرفة الصحيح منه و الضعيف ، و منه ما لا يمكن معرفة ذلك فيه ، و هذا « القسم الثانى من المنقول » و هو ما لا طريق لنا إلى الجزم فيه ، و هذا « القسم الثانى من المنقول » و هو ما لا طريق لنا إلى الجزم

بالصدق منه عامته مما لا فائدة فيه ، فالكلام فيه من فضول الكلام .

وأما ما يحتاج المستلمون إلى معرفته فان الله نصب على الحق فيه دليلا ، فثال ما لا يفيد و لا دليل على الصحيح منه اختلافهم في لون كلب أصحاب الكُلُّهُفَّ ، و في البعض الذي ضرب به موسى من البقرة ، و في مقدار سفينة نَوْحَ وَ مَا كَانَ خَشْبُهَا وَ فَى اسْمَ الغلام الذي قتله الخضر و نحو ذلك ، فهذه الأمور طريق العلم بها النقل، فما كان من هذا منقولًا نقلًا صحيحًا عن النبي صلى الله عليه و سلم \_ كاسم صاحب موسى أنه الخضر \_ فهذا معلوم ، و ما لمُ يَكُن كَذَلِكُ بِل كَانَ مَا يُؤْخُذُ عَن أَهِلِ الْكَتَابِ \_ كَالْمَقُولُ عَن كُوبِ و وهب، و محمد بن إسحق و غيرهم ممن يأخذ عن أهل الكتاب \_ فهذا لا يَهُورْ تَصَديقه وَ لَا تُكَذيه إِلَا بِحَجَّةً ، كَمَا ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: « إذ احدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم و لا تكذبوهم، فَإِمَا أَنْ يَحْدَثُوكُم بَحْقَ فَتَكَذَّبُوهُ، و إِمَا أَنْ يَحِدَثُوكُم بِاطْلُ فَتَصْدَقُوهُ . .

وكذلك ما نقل عن بعض التابعين و إن لم يذكر أنه أخذه عن أهل الكتاب، فمتى اختلف التابعون لم يكن بعض أقوالهم حجة عل بعض، و ما نقل في ذلك عن بنص الصحابة نقلا صحيحا فالنفس إليه أسكن عا نقل عن بيخش التابعين ، لأن احتمال أن يكون سمعه من النبي صلى الله عليه و سلم أو مَن بَعْض من سَمَعَة منه أقوى، و لأن نقل الصحابة عن أهل الكتاب أقل من نقل التابعين، و مَع جزم الصّاحب فيما يقوله، فكيف يقال إنه أخذه غن أهل الكتاب وقد نهوا عن تصديقهم. والمقصود أن مثل هذا الاختلاف الذي لا يُتلم صحيحة و لا تفيد حكاية الأقوال فيه هو كالمترقة لما يروى من الحديث

الحديث الذي لا دليل على صحته ، و أمثال ذلك .

و أما «القسم الأول» الذي يمكن معرفة الصحيح منه فهذا موجود فيما يحتاج إليه و لله الحمد، فكثيرا ما يوجد في التفسير و الحديث و المغازي أمور منقولة عن نبينا صلى الله عليه وسلم و غيره من الأنبياء صلوات الله عليهم و سلامه، و النقل الصحيح يدفع ذلك ؛ بل هذا موجود فيما مستنده النقل و فيما قد يعرف بأمور أخرى غير النقل.

فالمقصود أن المنقولات التي يحتاج إليها في الدين قد نصب الله الأدلة على يبان ما فيها من صحيح و غيره و معلوم أن المنقول في التفسير أكثره كالمنقول في المغازى و الملاحم، و لهذا قال الامام أحمد: ثلاثة أمور ليس كالمنقول في المغازى و الملاحم، و المنازى، و يروى: ليس لها أصل أي اسناد، لأن الغالب عليها المراسيل مثل ما يذكره عروة بن الزبير، والشعبى، والزهرى، و موسى بن عقبة و ابن اسحاق و من بعدهم كيحيي بن سعيد الأموى و الوليد ابن مسلم و الواقدى و نحوهم في المنازى، فإن أعلم الناس بالمغازى أهل المدينة ثم أهل الشام ثم أهل الراق، فأهل المدينة أعلم بها لأنها كانت عندهم، و أهل الشام كانوا أهل غزو و جهاد، فكان لهم من العلم بالجهاد و السير ما ليس لغيرهم، و لهذا أعظم الناس كتاب أبي اسحاق الفزارى الذي صنفه في ذلك و جعلوا الأوزاعي أعلم بهذا الباب من غيره من علماء الأمصار، و أما « التفسير » فإن أعلم الناس به أهل مكة ، لأنهم أصحاب في هذا المدينة عمل من العلم مكة ، لأنهم أصحاب في هذا المدينة عمل من العلم مكة ، لأنهم أصحاب و أما « التفسير » فإن أعلم الناس به أهل مكة ، لأنهم أصحاب و أما « التفسير » فإن أعلم الناس به أهل مكة ، لأنهم أصحاب و غيره من علماء الأمسار و غيره هي المناس و غيره هي هي المناس و غيره هي المناس و غيره هيرون كيرون و عليه المناس و غيره هي المناس و غيره هي هي المناس و غيره هي المناس و غيره هي المناس و غيره هي هيرون المناس و غيره هيرون كيرون و عليه المناس و غيره هيرون المناس و غيرون كيرون و عليه المناس و غيرون كيرون و عليه المناس و غيرون و عليه المناس و غيرون كيرون و عليه المناس و غيرون كيرون و عليه المناس و كيرون و علي المناس و كيرون و كيرون و عليه المناس و كيرون و كير

و أما « التفسير » فإن أعلم الناس به اهـل مكه ، لانهم اصحاب ان عباس كمجاهد ، و عطاء بن أبي رباح ، و عكرمة مولى ان عباس و غيرهم من أصحاب ابن عباس ، كطاؤوس ، و أبي الشعثاء و سعيد بن جبير و أمثالهم ،

وكذلك أهل الكوفة من أصحاب ابن مسعود ، و من ذلك ما تميزوا به على غيرهم ، و علماء أهل المدينة فى التفسير مثل زيد بن أسلم الذى أخذ عنه مالك التفسير ، و أخذه عنه ايضا ابنه عبد الرحمن ، و أخذه عن عبد الرحمن عبد الله ابن وهب .

و « المراسيل » إذا تعددت طرقها و خلت عرب المواطاة قصدا أو الاتفاق بغير قصد كانت صحيحة قطعا ، فإن النقل إما أن يكون صدقا مطابقا للخبر ، و إما أن يكون كذبا تعمد صاحبه الكذب ، أو أخطأ فيه فتى سلم من الكذب العمد و الخطأ كان صدقا بلا ريب .

فإذا كَانَ الحديث جَاء من جهتين أو جهات ، و قد علم أن المخسرس لم يتواطئا على اختلافه و علم أن مثل ذلك لا تقع الموافقة فيــه اتفاقا بلا قصد علم أنه صحيح ، مثل شخص يحدث عن واقعة جرت ، و يذكر تفاصيل ما فيها من الاقوال و الافسال، و يأتى شخص آخر قد علم أنه لم يواطئى الأول فيذكر مثل ما ذكره الأول من تفاصيل الأقوال و الأفعال ، فيعلم قطعا أن تلك الواقعة حق في الجلة ، فانه لو كان كل منهما كذبها عمدا أو خطأ ، لم يتفق في العادة أن يأتي كل منهما بتلك التفاصيل التي تمنع العادة اتفاق الاثنين عليها بلا مواطأة من أحدهما لصاحبه ، فان الرجل قد يتفق أن ينظم بيتا و ينظم الآخر مثله ، أو يكذب كذبة و يكذب الآخر مثلها ، أما إذا أنشأ قصيدة طويلة ذات فنون على قافية و روى فلم تبحر المادة بأن غيره ينشئي مثلها لفظاً و معيى مع الطول المفرط، بل يعلم بالعادة أنه أخذها منه، وكذلك إذا حدث حديثا طويلا فيه فنون، و حدث آخر بمثله، فإنه إما (٤)

أن يكون واطأه عليه أو أخذه منه ، أو يكون الحديث صدقا ، و بهذه الطريق يعلم صدق عامة ما تتعدد جهاته المختلفة على هذا الوجه من المنقولات و إن لم يكن أحدها كافيا ؛ إما لارساله و إما لضعف باقله ، لكن مثل هذا لا تضبط به الألفاظ و المدقائق التي لا تعلم بهذه الطريق ، فلا يحتاج ذلك إلى طريق يثبت بها مثل تلك الألفاظ و الدقائق ، و لهذا ثبتت بالتواتر غزوة بدر و أنها قبل أحد ، بل يعلم قطعا أن حزة و علياً و عبيدة برزوا إلى عتبة و شيبة و الوليد ، و أن حزة قتل قرنه ، ثم يشك في قرنه هل هو عتبة أو شيبة .

و هذا الاصل ينبغى أن يعرف، فإنه أصل نافع فى الجزم بكثير من المنقولات فى الحديث و التفسير و المغازى، و ما ينقل من أقوال الناس و أفعالهم و غير ذلك .

و لهذا إذا روى الحديث الذى يتأتى فيه ذلك عن النبى صلى الله عليه و سلم من وجهين ، مع العلم بأن أحدهما لم يأخذه عن الآخر جزم بأنه حق لا سيما إذا علم أن نقلته ليسوا بمن يتعمد الكذب ، و انما يخاف على أحدهم النسيان و الغلط ، فان من عرف الصحابة كابن مسعود و أبى بن كعب ، و ابن عمر ، و جابر ، و أبى سعيد و أبى هريرة و غيرهم علم يقيناً أن الواحد من هؤلاء لم يكن بمن يتعمد الكذب على رسول الله صلى الله عليه و سلم فضلا عن هو فوقهم ، كما يعلم الرجل من حال من جربه و خبره خبرة باطنة طويلة أنه ليس بمن يسرق أموال الناس ، و يقطع الطريق ، و يشهد بالرجل و نحو ذلك .

و كذلك التابعون بالمدينة و مكة ، و الشام و البصرة ، فإن من عرف مثل أبي صالح السان ، و الأعرج ، و سليمان بن يسار ، و زيد بن أسلم و أمثالهم علم قطعا أنهم لم يكونوا بمن يتعمد الكذب فى الحديث ، فضلا عمن هو فوقهم ، مثل محمد بن سيرين ، و القاسم بن محمد ، أو سعيد بن المسيب ، أو عبيدة السلماني ، أو علقمة ، أو الأسود أو نحوهم ، و إنما يخاف على الواحد من الغلط ، فإن الغلط و النسيان كثيرا ما يعرض للانسان ، و من الحفاظ من قد عرف الناس بعده عن ذلك جدا ، كما عرفوا حال الشعبي و الزهري و عروة ؛ و قتادة و الثوري و أمثالهم لا سيما الزهري في زمانه و الثوري في زمانه ؛ فانه قد يقول القائل : ان ابن شهاب الزهري لا يعرف له غلط مع كثرة حديثه وسعة حفظه .

و «المقصود » أن الحديث الطويل إذا روى مثلا من وجهين مختلفين، من غير مواطأة امتنع عليه أن يكون غلطا ، كما امتنع أن يكون كذبا ، فان الغلط لا يكون فى قصة طويلة متنوعة ، و انما يكون فى بعضها ، فإذا روى هذا قصة طويلة متنوعة رواها الآخر مثل ما رواها الأول من غير مواطأة المتنع الغلط فى جميعها ، كما امتنع الكذب فى جميعها من غير مواطأة .

تلقاه أهل العلم بالقبول و التصديق و الأمة لا تجتمع على خطأ ، فلو كان الحديث كذبا فى نفس الأمر ، و الأمة مصدقة له قابلة له لكانوا قد أجمعوا على تصديق ما هو فى نفس الأمر كذب ، و هذا اجماع على الخطأ و ذلك متنع ، و إن كنا نحن بدون الإجماع نجوز الخطأ أو الكذب على الخبر ، فهو كتجويزنا قبل أن نعلم الإجماع على العلم الذى ثبت بظاهر أو قياس ظنى أن يكون الحق فى الباطن ، بخلاف ما اعتقدنا ، فإذا أجمعوا على الحكم جزمنا بأن الحكم ثابت باطنا و ظاهرا .

ولهذا كان جمهور أهل العلم من جميع الطوائف على أن « خبر الواحد » إذا تلقته الامة بالقبول تصديقاً له أو عملاً به أن يوجب العلم، و هذا هو الذي ذكره المصنفون في أصول الفقه، من أصحاب أبي حنيفة، و مالك، و الشافعي، و أحمد ، إلا فرقه قليلة من المتأخرين اتبعوا في ذلك طائفة من أهل الكلام أنكروا ذلك، و لكن كثيرا من أهل الكلام أو أكثرهم يوافقون الفقهاء، و أهل الحديث و السلف على ذلك ، و هو قول أكثر الأشعرية ، كأبي اسحق، و ابن فورك، و أما ابن الباقلاني فهو الذي أنكر ذلك، و تبعه مثل أبي المعالى ، و أبي أحمد و ان عقيل ، و ان الجوزى و ان الخطيب و الآمدى، و نحو هؤلام، و الأول هــو الذي ذكره الشيخ أبو حامد، و أبو طيب و أبو إسحق و أمثاله من أئمة الشافعية ، و هو الذي ذكره القاضي عبدالوهاب و أمثاله من المالكية، و هو الذي ذكره أبو يعلى، و أبو الخطاب و أبو الحسن ان الزاغوني ، و أمثالهم مر الحنبلية ، و هو الذي ذكره شمس الدين السرخسي و أمثاله من الحنفية ، و إذا كان الإجماع على تصديق

الخبر موجباً للقطع به ، فالاعتبار فى ذلك باجماع أهل العلم بالحديث ، كما أن الاعتبار فى الاجماع على الاحكام باجماع أهل العلم بالأمر و النهى و الاباحة .

و «المقصود هنا» أن تعدد الطرق مع عدم التشاعر أو الاتفاق في العادة يوجب العلم بمضمون المنقول، لكن هذا ينتفع به كثيرا في علم أحوال الناقلين، و في مثل هذا ينتفع برواية المجهول و السيء الحفظ، و بالحديث المرسل و نحو ذلك و لهذا كان أهل العلم يكتبون مثل هذه الاحاديث؛ و يقولون: إنه يصلح للشواهد و الاعتبار ما لا يصلح لغيره، قال أحمد: قد أكتب حديث الرجل لاعتبره، و مثل هذا بعبدالله بن لهيعة قاضي مصر، فانه كان من أكثر الناس حديثا و من خيار الناس، لكن بسبب احتراق فانه كان من أكثر الناس حديثا و من خيار الناس، لكن بسبب احتراق كتبه وقع في حديثه المتأخر غاط، فصار يعتبر بذلك و يستشهد به، وكثيرا ما يقترن هو و الليث بن سعد، و الليث حجة، ثبت، إمام.

و كما أنهم يستشهدون و يعتبرون بحديث الذي فيه سوء حفظ ، فانهم أيضا يضعفون من حديث الثقة الصدوق الضابط أشياء تبين لهم أنه غلط فيها بأمور يستدلون بها ، و يسمون هذا «علم علل الحديث » و هو من أشرف علومهم بحيث يكون الحديث قد رواه ثقة ضابط ، و غلطه فيه عرف ، إما بسبب ظاهر كما عرفوا « أن النبي صلى الله عليه و سلم تزوج ميمونة و هو حلال » و أنه «صلى في البيت ركعتين » و جعلوا رواية ابن عباس انزوجها حراما ، و لكونه لم يصل مما وقع فيه الخلط ، وكذلك أنه « اعتمر أربع عمر » و علنوا أن قول ابن عمر : « أنه اعتمر في رجب » مما وقع فيه الغلط ، وعلنوا

و علموا أنه تمتع و هو آمن فى حجة الوداع ، و ان قول عثمان لعلى : «كنا يومئد خائفين » مما وقع فيه الغلط ، و أن ما وقع فى بعض طرق البخارى « أن النار لا تمتلى حتى ينشئى الله لها خلقا آخر » مما وقع فيه الغلط ، وهذا كثير .

و الناس في هذا الباب طرفان: طرف من أهل الكلام و نحوهم بمن هو بعيد عن معرفة الحديث و أهله لا يميز بين الصحيح و الضعيف، فيشك في صحة أحاديث، أو في القطع بها مع كونها معلومة مقطوعا بها عند أهل العلم به، و طرف بمن يدعى اتباع الحديث و العمل به، كلما وجد لفظاً في حديث قد رواه ثقة ، أو رأى حديثا باستاد ظاهره الصحة يريد أن يجعل ذلك من جنس ما جزم أهل العلم بصحته ، حتى إذا عارض الصحيح المعروف أخذ يتكلف له التاويلات الباردة ، أو يجعله دليلا له في مسائل العلم ، مع أن أهل العلم بالحديث يعرفون أن مثل هذا غلط .

و كما أن على الحديث أدلة يعلم بها أنه صدق، و قد يقطع بذلك، فعليه أدلة يعلم بها أنه كذب، و يقطع بذلك؛ مثل ما يقطع بكذب ما يرويه الوضاعون من أهل البدع و الغلو فى الفضائل، مثل حديث يوم عاشورام و أمثاله، مما فيه أن من صلى ركعتين كان له كأجر كذا وكذا نبياً .

و فى دالتفسير ، من همذه الموضوعات قطعة كبيرة ، مثل الحديث الذى يرويه الثعلبي و الواحدي و الزمخشري فى فضائل سور القرآن سورة سورة فأبه موضوع باتفاق أهل العلم .

و « الثعلمي » هو فى نفسه كان فيه خير و دين ، وكان حاطب ليل

ينقل ما وجد في كتب التفسير من صحيح و ضعيف وموضوع ؛ و « الواحدى » صاحبه كان أبصر منه بالعربية ، لكن هو أبعد عن السلامة و اتباع السلف، و البغوى تفسيره عرب الاحاديث الموضوعة و الآراء المبتدعة .

و الموضوعات فى كتب التفسير كثيرة مثل الأحاديث الكثيرة الصريحة فى الجهر بالبسمله، و حديث على الطويل فى تصدقه بخاتمه فى الصلاة فإنه موضوع باتفلق أهـل العلم، و مثل ما روى فى قوله: ﴿ و لكل قوم هاد ١٣ ؛ ٧ ﴾ أنه: على ﴿ و تعيها أذن واعية ٦٩ : ١٢ » أذنك يا على .

و أما النوع الثانى من مستندى الاختلاف، و هو ما يعلم بالاستدلال لا بالنقل، فهذا أكثر ما فيه من الخطأ من جهتين ـ حدثتا بعد تفسير الصحابة و التابعين و تابعيهم بإحسان؛ فان التفاسير التى يذكر فيها كلام هؤلاء صرفا لا يكاد يوجد فيها شيء من هاتين الجهتين، مثل تفسير عبد الرزاق، و وكيع و عبد بن حميد؛ و عبد الرحن بن ابراهيم دحيم، و مثل تفسير الإمام أحد، و اسحق بن واهوية، و يتى بن مخلد، و أبى بكر بن المنذر، و سفيان بن عيينة و سنيد، و ابن جوير، و ابن أبى حاتم، و أبى سعيد الأشج، و أبى عبدالله ابن ماجه، و ابن مردويه —

« احداهما » قوم اعتقدوا معانى ، ثم أرادوا حمل ألفاظ القرآن عليها :
و « الثانية » قوم فسروا القرآن بمجرد ما يسوغ أن يريده بكلامه من كان من
الناطقين بلغة العرب ، من غير نظر إلى المتكلم بالقرآن ، والمنزل عليه والمخاطب .

- ٢٢ — و الأولون

و « الأولون » راعوا المعنى الذى رأوه من غير نظر إلى ما تستحقه ألفاظ القرآن من الدلالة و البيان

و « الآخرون » راعوا مجرد اللفظ ، و ما يجوز عندهم أن يريد به العربي ، من غير نظر إلى ما يصلح للتكلم به ، و سياق الكلام ، ثم هؤلاء كثيراً ما يغلطون فى اللغة ، كما يغلط فى ذلك الدين قبلهم ، كما أن الأولين كثيراً ما يغلطون فى صحة المعنى الذى فسروا به القرآن ، كما يذلط فى ذلك الآخرون ، و إن كان نظر الأولين إلى المعنى أسبق ، و نظر الآخرين إلى اللفظ أسبق .

و الأولون « صنفان » : تارة يسلبون لفظ القرآن ما دل عليه و أريد به ، و نارة يحملونه على ما لم يدل عليه و لم يرد به ، و فى كلا الامرين قد يكون ما قصدوا نفيه أو اثباته من المعنى باطلا ، فيكون خطؤهم فى الدليل و المدلول ، و قد يكون حقا فيكون خطؤهم فى الدليل لا فى المدلول .

وهذا كما أنه وقع فى تفسير القرآن، فانه وقع أيضا فى تفسير الحديث، فالذين أخطأوا فى الدليل و المدلول ـ مثل طوائف من أهل البدع ـ اعتقدوا مذهبا يخالف الحق الذي عليه الأمة الوسط الذين لا يجتمعون على ضلالة، كسلف الأمة و أتمتها، و عمدوا إلى القرآن فتأولوه على آرائهم، تارة يستدلون بآيات على مذهبهم و لا دلة فيها، و تارة يتأولون ما يخالف مذهبهم عا يحرفون به الكلم عن مواضعه، و من هؤلاء فرق الخوارج، و الروافض، و الجهمية، و المعتزلة، و القدرية، و المرجئة و غيرهم.

و هذا كالمتزلة مثلاً، فانهم من أعظم الناس كلاماً و جدلاً، و

27/37

قد صفوا تفاسير على أصول مذهبهم ، مثل تفسير عبد الرحمن بن كيسان الأصم شيخ ابراهيم بن اسماعيل بن علية الذي كان يناظر الشافيي ، و مثال كتاب أب على الجبائي ، و التفسير الكبير للقاضي عبد الجبار بن أحمد الهمداني ، و ليل بن عيسى الرماني ، و الكشاف لأبي القاسم الزمخشري ، فهؤلاء ، و أمثالهم اعتقدوا مذاهب المعتزلة .

و أصول المعتزلة «خسة» يسمونهاهم: التوحيد، و العدل، و المنزلة بين المنزلتين، و انفاذ الوعيد، و الامر بالمعروف و النهى عن المنكر .

و « توحیدهم » هو توحید الجهمیة الذی مضمونه ننی الصفات و غیر ذلك ، قالوا : إن الله لا یری ، و أن القرآن مخلوق ، و أنه ایس فوق العالم ، و أنه لا یقوم به علم و لا قدرة ، و لا حیاة و لا سمع و لا بصر ، و لا کلام و لا مشیئة و لا صفة من الصفات .

و أما «عدلهم» فمن مضمونه أن الله لم يشأ جميع الكائنات، و لا خلقها كلها، و لا هو قادر عليها كلها، بل عندهم أن أفعال العباد لم يخلقها الله لا خرها و لا شرها، و لم يرد إلا ما أمر به شرعاً، و ما سوى ذلك فانه يكون بغير مشيئته، و قد وافقهم على ذلك متأخروا الشيعة، كالمفيد، و أبى جعفر هذا تفسير على هذه الطريقة، و أبى جعفر الطوسى و أمثالها؛ و لابى جعفر هذا تفسير على هذه الطريقة، لكن يضم إلى ذلك قول الامامية الاثنى عشرية، فإن المعتزلة ليس فيهم من يمكر خلافة أبى بكر و عمر و عثمان و على .

و من أصول المتزلة مع الجوارج « انفاذ الوعيد في الآخرة » و أن الله لا يقبل في أهل الكبائر شفاعة ، و لا يخرج منهم أحدا من النار ،

- ٢٤ - (٦) و لا

و لا ريب أنه قد رد عليهم طوائف من المرجئة و الكرامية ، و الكلابية و أتباعهم ، فأحسنوا تارة و أساموا أخرى، حتى صاروا فى طرفى نقيض ، كا بسط فى غير هذا الموضع .

و المقصود أن مثل هؤلاء اعتقدوا رأيا ثم حلوا ألفاظ القرآن عليه، و ليس لهم سلف من الصحابة و التابعين لهم باحسان، و لا من أئمة المسلمين لا في رأيهم، و لا في تفسيرهم، و ما من تفسير من تفاسيرهم الباطلة إلا و بطلانه يظهر من وجوه كثيرة، و ذلك من جهتين: تارة من العلم بفساد قولهم، و تارة من العلم بفساد ما فسروا به القرآن، إما دليلا على قولهم أو جوابا على المعارض لهم.

و من هؤلاء من يكون حسن العبارة فصيحا، ويدس البدع في كلامه، و أكثر الناس لا يعلمون، كصاحب الكشاف و نحوه، حتى إنه يروج على خلق كثير ممن لا يعتقد الباطل من تفاسيرهم الباطلة ما شاء الله، و قد رأيت من العلماء المفسرين و غيرهم من يذكر في كتابه وكلامه من تفسيرهم ما يوافق أصولهم التي يعلم أو يعتقد فسادها و لا يهتدى لذلك .

ثم إنه لسبب تطرف هؤلاء و ضلالهم دخلت الرافضة الإمامية، ثم الفلاسفة ؛ ثم القرامطة و غيرهم فيما هو أبلغ من ذلك ؛ و تفاقم الأمر في الفلاسفة و القرامطة و الرافضة ؛ فانهم فسروا القرآن بأنواع لا يقضى العالم منها عجبه ؛ فتفسير الرافضة كقولهم : ﴿ تبت يدا أبي لهب ﴾ هما أبو بكر و عمر : و ﴿ لئن أشركت ليحبطن عملك ﴾ أي بين أبي بكر و على في الحلاقة و ﴿ إن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة ﴾ هي عائشة ؛ و ﴿ قاتلوا أئمة الكفر ﴾

طلحة و الزبير، و ﴿ مرج البحرين ﴾ على و فاطمة ، و ﴿ اللؤلؤ و المرجان ﴾ الحسن و الحسين ، و ﴿ كل شيء أحصيناه في إمام مبين ﴾ في على بن أبي طالب ، و ﴿ عم يتساءلون ، عرب النبأ العظيم ﴾ على بن أبي طالب ، و ﴿ انما وليكم الله و رسوله و الذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة و يؤتون الزكاة و هم راكعون ﴾ هو على ، و يذكرون الحديث الموضوع بإجماع أهل الديم و هو تصدقه بخاتم في الصلاة ، وكذلك قوله ﴿ أولئك عليهم صلوات من ربهم و رحمة ﴾ نزلت في على .

و مما يقارب هذا من بعض الوجوه ، ما يذكره كثير من المفسرين في مثل قوله: ﴿ الصابرين ، و الصادقين ، و القانتين ، و المستغفرين بالاسحار ﴾ ان الصابرين رسول الله ، و الصادقين أبو بكر ، و القانتين عمر ، و المنفقين عثمان ، و المستغفرين على ، و في مثل قوله : ﴿ محمد رسول الله و الذين معه ﴾ أبو بكر ، ﴿ أشداء على الكفار ﴾ عمر ، ﴿ رحماء بينهم ﴾ عثمان ، ﴿ تراهم ركما سجدا ﴾ على .

و أعجب من ذلك قول بعضهم: ﴿ و التين ﴾ أبو بكر ، ﴿ و الزيتون ﴾ عمر ، ﴿ و طور سينين ﴾ عثمان ، ﴿ و هذا البلد الأمين ﴾ على ، و أمثال هذه الخرافات التي تتضمن نارة تفسير اللفظ بما لا يدل عليه بحال ، فإن هذه الألفاظ لا تدل على هؤلاء الأشخاص ، و قوله تنالى : ﴿ و الذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم ، تراهم ركما سجدا ﴾ كل ذلك نعت للذين معه ، و هى التي يسميها النحاة خرا بعد خر .

و « المقصود هنا » أنها كلها صفات لموصوف واحد و هم الذين معه . د و لا يجوز أن يكون كل منها مرادا به شخص واحد ، و تتضمن تارة جعل اللفظ المطلق العام منحصرا فى شخص واحد ، كقوله: ان قوله: ﴿ إنما وليكم الله و رسوله و الذين آمنوا ٥ : ٥٥ ﴾ أريد بها على وحده ، و قول بعضهم: إن قوله: ﴿ و الذي جاء بالصدق و صدق به ٣٩ : ٣٣ ﴾ أريد بها أبو بكر وحده ، و قوله : ﴿ لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح و قاتل ١٠ : ١٠ ﴾ أريد بها أبو بكر وحده و نحو ذلك .

و « تفسیر ابن عطیة و أمثاله » اتبع للسنة و الجماعة و أسلم من البدعة من تفسیر الزمخشری ، و لو ذکر کلام السلف الموجود فی التفاسیر المأثورة عنهم علی وجهه لکان أحسن و أجمل ، فانه کثیرا ما ینقل من « تفسیر محمد ابن جریر الطبری » و هو من أجل التفاسیر و أعظمها قدرا ، ثم إنه یدع ما نقله ابن جریر عن السلف لا یحکیه بحال ، و یذکر ما یزعم أنه قول المحققین ، و إنما یعنی بهم طائفة من أهل الکلام الذین قرروا أصولهم بطرق من جنس ما قررت به المعتزلة أصولهم ، و إن کان أقرب إلی السنة من المعتزلة ، لکن یدخی أن یعطی کل ذی حق حقه ، و یعرف أدب هذا من جملة التفسیر علی المذهب .

فإن الصحابة و التابعين و الأثمة إذا كان لهم فى تفسير الآية قول، و جاء قوم فسروا الآية بقول آخر لأجل مذهب اعتقدوه، و ذلك المذهب ليس من مذاهب الصحابة و التابعين لهم باحسان صاروا مشاركين للعتزلة و غيرهم من أهل البدع فى مثل هذا .

و في « الجملة » من عدل عن مذاهب الصحابة و التابعين و تفسيرهم

إلى ما يخالف ذلك كان مخطئا في ذلك؛ بل مبتدعا و إن كان مجتهدا مغفورا له خطؤه، فالمقصود بيان طرق العلم و أدلته، و طرق الصواب.

و نحن نعلم أن القرآن قرأه الصحابة و التابعون، و نابعوهم، و أنهم كانوا أعلم بتفسيره و معانيه: كما أنهم اعلم بالحق الذي بعث الله به رسوله صلى الله عليه و سلم، فمن خالف قولهم و فسر القرآن بخلاف تفسيرهم فقد أخطأ في الدليل و المدلول جميعا، و معلوم أن كل من خالف قولهم له شبهة يذكرها إما عقلية و إما سمعية، كما هو مبسوط في موضعه.

و « المقصّود هنا » التنبيه على مثار الاختلاف فى التفسير ؛ و إن من أعظم أسبابه البدع الباطلة التى دعت أهلها إلى أن صرفوا الكلم عن مواضعه ، و فسروا كلام الله و رسوله صلى الله عليه و سلم بنير ما أريد به ، و تأولوه على غير تاريله ، فمن أصول العلم بذلك أن يعلم الانسان القول الذي خالفوه و أنه الحق ، و أن يعرف أن تفسير السلق يخالف تفسيرهم ، و أن يعرف أن تفسير هم ما أن تفسيرهم مما تفسيرهم مما تفسيرهم مما تفسيرهم على ينان الحق .

و كذلك وقع من الذين صنفوا فى شرح الحديث و تفسيره من المتأخرين من جنس ما وقع فيما صنفوه من شرخ القرآن و تفسيره .

و أما الذين يخطؤن في الدليل لا في المدلول فمثل كثير من الصوفية و الوعاظ و الفقها، و غيرهم يفسرون القرآن بمعان صحيحة ، لكن القرآن لا يدل عليها مثل كثير مما ذكره أبو عبد الرحن السلسي في حقائق التفسير، و إن كان فيما ذكروه ما هو معان باطلة ؛ فان ذلك يدخل في القسم الأول، و هو

و هو الخطأ في الدليل والمدلول جميعاً ، حيث يكون المعنى الذي قصدوه فاسداً.

فإن قال قائل: فما أحسن طرق التفسير؟

فالجواب: أن أصح الطرق فى ذلك أن يفسر القرآن بالقرآن، فما أجل فى مكان فإنه قد فسر فى موضع آخر و ما اختصر من مكان فقد بسط فى موضع آخر ، فإن أعياك ذلك فعليك بالسنة فإنها شارحة للقرآن وموضحة له ؛ بل قد قال الايمام أبو عبدالله محمد بن إدريس الشافى : كل ما حكم به رسول الله صلى الله عليه و سلم فهو مما فهمه من القرآن ، قال الله تعالى : ﴿ إِما أَنزِلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أواك الله و لا تكن للخائنين خصيما ٤ : ١٠٥ ﴾ و قال تعالى : ﴿ و أَنزِلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم و لعلهم يتفكرون ١٦ : ٤٤ ﴾ و قال تعالى : ﴿ و ما أنزلنا عليك الكتاب إلا لتبين لهم الذى اختلفوا فيه و هدى و رحمة لقوم يؤمنون ١٦ : ٤٤ ﴾ و فال تعالى : ﴿ و ما يؤمنون ١٦ : ٤٤ ﴾ و فال تعالى : ﴿ و ما الذي اختلفوا فيه و هدى و رحمة لقوم يؤمنون ١٦ : ٤٤ ﴾ و لهذا قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : « ألا أنى أوتيت القرآن و مثله معه » يعنى السنة .

و السنة أيضا تنزل عليه بالوحى كما ينزل القرآن، لا أنها تتلى كما يتلى، و قد استدل الايمام الشافعي و غيره من الأثمة على ذلك بأدلة كثيرة ليس هذا موضع ذلك .

و الغرض أنك تطلب تفسير القرآن منه ، فإن لم تجده فمن السنة ، كما قال رسول الله صلى الله عليه و سلم لمعاذ حين بعثه إلى اليمن : « بم تحكم؟ قال : بكتاب الله ، قال : فإن لم تجد ؟ قال : بسنة رسول الله ، قال : فإن

لم تجد؟ قال: أجتهد رايى، قال: فضرب رسول الله صلى الله عليه و سلم في صدره و قال: الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضى رسول الله ، و هذا الحديث في المساند و السنن باسناد جيد .

وحيتند إذا لم نجد التفسير في القرآن و لا في السنة رجعنا في ذلك إلى أقوال الصحابة فانهم أدرى بذلك لما شاهدوه من القرآن، و الاحوال التي اختصوا بها، و لما لهم من الفهم التام و العلم الصحيح و العمل الصالح، لا سيما علما هم وكبراؤهم، كالائمة الاربعة الخلفاء الراشدين، و الائمة المهديين مثل «عبد الله بن مسعود» قال الامام أبو جعفر محمد بن جرير الطبرى: حدثنا أبو كريب، قال: أنبأنا جابر بن نوح، أنبأنا الاعمش عن أبي الضحى، عن مسروق قال: قال عبد الله يعني ابن مسعود: و الذي لا إله غيره ما نزلت مسروق قال: قال عبد الله يعني ابن مسعود: و الذي لا إله غيره ما نزلت آية من كتاب الله إلا و أنا أعلم فيمن نزلت و أين نزلت، و لو أعلم مكان أحد أعلم بكتاب الله مني تناوله المطايا لاتيته؛ و قال الاعمش أيضا عن أبي وائل عن ابن مسعود قال: كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن و العمل بهن.

و منهم الحبر البحر « عبد الله بن عباس » ابن عم رسول الله صلى الله عليه و سلم له عليه و سلم و ترجمان القرآن ، ببركة دعاء رسول الله صلى الله عليه و سلم له حيث قال : « اللهم فقهه فى الدين و علمه التاويل » و قال ابن جرير : حدثنا محمد بن بشار ، أنبأما وكيع ، أنبأما سفيان عن الأعمش عن مسلم عن مسروق قال : قال عبد الله \_ يسى ابن مسعود \_ : بعم ترجمان القرآن ابن عباس ؛ ثم رواه عن يحيى بن داؤد عن إسحاق الأزرق ، عن سفيان ، عن الأعمش ،

عن مسلم بن صبيح أبي الضحى، عن مسروق، عن ابن مسعود أنه قال : نعم الترجمان للقرآن ابن عباس ، ثم رواه عن أبندار عن جعفر بن عون عن الأعمش به كذلك فهذا إسناد صحيح إلى ابن مسعود أنه قال عن ابن عباس هذه العبارة، و قد مات ابن مسعود في سنة ثلاث و ثلاثين على الصحيح، وعمر بعده ابن عباس ستا و ثلاثين سنة ، فما ظنك بما كسبه من العلوم بعد ابن مسعود ؟ و قال الاعمش عن أبي وائل استخلف على عبدالله بن عباس على الموسم فخطب الناس فقرأ في خطبعة سورة البقرة ـ و في رواية سورة النور ـ ففسرها تفسيرا لو سمته الروم و الترك و الديلم لأسلموا .

و طحدا غالب ما يرويه اسماعيل بن عبد الرحمن السدى الكبير في تفسيره عن هذين الرجلين: ابن مسعود و ابن عباس، و لكن في بعض الأحيان ينقل عنهم ما يحكونه من أقاويل أهل الكتاب التي أباحها رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال: « بلغوا عنى و لو آية ، وحدثوا عن بني إسرائيل و لا حرج ، و من كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار » رواه البخارى عن عبد الله بن عمرو ؛ و لهذا كان عبد الله بن عمرو قد أصاب يوم اليرموك زاملتين من كتب أهل الكتاب فكان يحدث منها بما فهمه من هذا الحديث من الأذن في ذلك ، و لكن هذه الأحاديث الاسرائيلية تذكر للاستشهاد لا للاعتقاد ، فانها على ثلاثة أقسام :

« أحدها » ما علمنا صحته بما بأيدينا بما يشهد له بالصدق فذاك صحيح و « الثاني » ما علمنا كذبه بما عندنا بما يخالفه .

و « الثالثِ » ما هو مسكوت عنه لا من هـذا القبيل و لا من هذا

القبيل، فلا نؤمن به و لا نكذبه، و تجويز حكايته لما تقدم، و غالب ذلك ما لا فائدة فيه تبعود إلى أمر ديني، و لهذا يختلف علماء أهل الكتاب في مثل هـذا كثيراً ، و يأتى عن المفسرين خلاف بسبب ذلك ، كما يذكرون فى مثل هذا، أسماء أصحاب الكهف و لون كلبهم، و عدتهم، و عصا موسى من أى الشجر كانت، و أسماء الطيور التي أحيــاها الله لايراهيم، و تعيين البعض الذي ضرب به القتيل من البقرة ، و نوع الشجرة التي كلم الله منها موسى ، إلى غير ذلك بما أبهمه الله في القرآن بما لا فائدة في تعيينــه تعود على المكلفين في دنياهم و لا دينهم ، و لكن نقل الحلاف عنهم في ذلك جائز كما قال : ﴿ سيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم ، و يقولون خمسة سادسهم كلبهم رجما بالغيب، و يقولون سبعة و ثامنهم كلبهم، قل ربى أعلم بعدتهم ما يعلمهم إلا قليل ، فلا تمار فيهم إلا مرا- ظاهرا ، ولا تستفت فيهم منهم أحدا ١٨: ٢٢ ك. فقد اشتملت هذه الآية الكريمة على الأدب فى هذا المقام ، و تعلم ما ينبغي في مثل هذا ، فامه تعالى أخبر عنهم بثلاثة أقوال ، ضعف القولين الأولين، و سكت عن الثالبك، فدل على صحته، إذ لو كان باطلا لرده كما ردهما ، ثم أرشد إلى أن الاطلاع على عدتهم لا طائل تحته ، فيقال مثل هذا: ﴿ قُلْ رَبِّي أَعْلَمُ بَعِدْتُهُمْ ١٨ : ٢٢ ﴾ فأنه ما يعلم بذلك إلا قليل من الناس من أطلعه الله عليه ، فلهذا قال : ﴿ فلا تمار فيهم إلا مراء ظاهرا ٢٢:١٨ ﴾ أى لا تجهد نفسك فيما لا طائل تحته ، ولا تسألهم عن ذلك ، فإنهم لا يعلمون من ذلك إلا رجم الغيب.

فهذا أحسن ما يكون فى حكاية الخلاف: أن تستوعب الأقوال - ٣٢ - (٨) فى فى ذلك المقام، وأن ينبه على الصحيح منها، و يبطل الباطل، و تذكر فائدة الحلاف و ثمرته الله يطول النواع و الحلاف فيا لا فائدة تحته، فيشتعل به عن الأهم، قاما من حكى خلافاً في مسألة و لم يستوعب أقوال الناس فيها ؛ إذ قد يكون الصواب في الذي تركه أو يحكى الحلاف و يطلقه، و لا ينبه على الصحيح من الاقوال فهو ناقص أيضا، فان صحح غير الصحيح عامدا فقد تعمد الكذب أو جاهلا فقد أخطأ ، كذلك من نصب الحلاف فيا لا فائدة تحته أو حكى أقوالا متعددة لفظا و يرجع حاصلها إلى قول أو قولين معنى فقد ضيع الزمان ، و تكثر بما ليس بصحيح فرو كلابس ثوبي ذور، و الله الموقق للصواب .

## هِي فصل آهي.

إذا لم تبعد التفسير في القرآن ولا في السنة، و لا وجدته عن الصحابة فقد رجع كثير من الأثمة في ذلك إلى أقوال التابعين « كمجاهد ابن جبر » فإنه كان آية في التفسير ، كما قال محمد بن إسحاق : حدثنا أبان بن صالح عن مجاهد : عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحته إلى خاتمته أوقفه عند كل آية منه ، و أسأله عنها ، و به إلى الترمذي ، قال : حدثنا الحسين ابن مهدى البصري ، حدثنا عبد الرزاق عن معمر عن قتادة ، قال : ما في القرآن آية إلا و قد سمعت فيها شيئا ؛ و به إليه ، قال : حدثنا ابن أبي عمر ، حدثنا سفيان من عينة عرب الأعمش ، قال : قال مجاهد : لو كنت قرأت قراءة ابن مسعود لم أحتج أن أسأل ابن عباس عن كثير من القرآن نما سألت ؛ و قال ابن جرير : حدثنا أبو كريب ، قال : حدثنا طلق بن غنام عن عثمان و قال ابن عبان عن عثمان عن عثما عن عثمان عثمان عن عث

المكى عن ابن أبي مليكة ، قال: رأيت مجاهدا سأل ابن عباس عن تفسير القرآن، و معه ألواحه، قال: فيقول له ابن عباس أكتب حتى سأله عن التفسير كله ، و لهذا كان سفيان الثورى يقول: إذا جاءك التفسير عن مجاهد فحسبك به .

وكسعيد بن جبير و عكرمة مولى ابن عباس، و عطاء بن أبى رباح، و الحسن البصرى، و مسروق بن الاجدع و سعيد بن المسيب، و أبى العالية والربيع بن أنس، وقتادة و الضحاك بن مزاحم، وغيرهم من التابعين و تابعيهم و من بعدهم، فتذكر أقوالهم فى الآية فيقع فى عباراتهم تباين فى الالفاظ يحسبها من لا علم عنده اختلافا فيحكيها أقوالا و ليس كذلك، فان منهم من يعبر عن الشىء بلازمه أو نظيره، و منهم من ينص على الشىء بعينه، و الكل بمعى واحد فى كثير من الأماكن، فليتفطئ اللبيب لذلك، و الله الهادى.

و قال شعبة بن الحجاج و غيره أقوال التابعين في الفروع ، ليست حجة فكيف تكون حجة في التفسير ؟ يعني أنها لا تكون حجة على غيره من خالفهم ، و هذا صحيح ، أما إذا أجمعوا على الشيء فلا يرتاب في كونه حجة ، فإن اختلفوا فلا يكون قول بعضهم حجة على بعض ، و لا على من بعدهم ، و يرجع في ذلك إلى لغة القرآن ، أو السنة ، أو عموم لغة العرب ، أو أقوال الصحابة في ذلك .

فأما « تفسير القرآن بمجرد الوأى ، فحرام ، حدثنا مؤمل ، حدثنا سفيان ، حدثنا عبد الأعلى ، عن سعيد بن جبير ، عن اب عباس ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : « من قال فى القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار » . حدثنا وكيم حدثنا سفيان عن عبد الاعلى الثعلى عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : « من قال فى القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار » و به إلى الترمذي قال : حدثنا عبد ابن حميد، حدثنى حسان بن هلال قال حدثنا سهيل أخو حزم القطعى ، قال حدثنا أبو عران الجوني عن جندب ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ ، قال الترمذي هذا حديث غريب ، و قد تكلم بيض أهل الحديث في سهيل بن أبي حزم .

و هكذا روى بعض أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه و سلم و غیرهم آنهم شددوا فی أن یفسر القرآن بغیر علم ، و أما الذی روی عن مجاهد و قتادة و غيرهما من أهل العلم أنهم فيبروا القرآن فليس الغلن بهم أنهم قالوا في القرآن وفسروه بغير علم أو من قبل أنفسهم ، و قــد روى عنهم ما يدل على ما قلنا أنهم لم يقولوا من قبل أنفسهم بغير علم ، فن قال في القرآن برأيه فقد تكلف ما لا علم له به ، و سلك غير ما أمر به ، فلو أنه أصاب المعنى فى نفس الأمر لكان قد أخطأ ، لأنه لم يأت الإمر من بابه ، كن حكم بين الناس على جهل فهو في النار ، و إن وافق حِكمه الصواب في نفس الأمن، لكن ينكون أخف جرما من أخطأ و الله أعلم، وعمكذا السجر اللم علىسمى الله تعالى القذفة كاذبين ، فقال : ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشَّهِدَاءِ فَأُولَئِكُ عَنْدَ الله هم الكاذبون ٢٤ : ٢٦ ﴾ فالقاذف كاذب ، و لو كان قد قذف من زني في نفس الأمر ، لأنه أخبر بما لا يحل له الأخبار به ، وتكلف ما لا علم له به ، و الله اعلم .

و لهذا تحرج جماعة من السلف عن تفسير ما لا علم لهم به ، كما روى شعبة عن سليان عن عبد الله بن مرة عن أبي معمر ، قال : قال أبو بكر الصديق : أى أرض تقلني ، و أى سماء تظلني إذا قلت في كتاب الله ما لم أعلم ؟ ؛ و قال أبو عبيد القاسم بن سلام : حدثنا محمود بن يزيد، عن العوام بن حوشب عن إبراهيم التيمي أن أبا بكر الصديق سئل عن قوله: ﴿ وَ فَا كُهُهُ وَ أَبَا ١٨٠ ٣١ ﴾ فقال: أي سماء تظلني و أي أرض تقلني ، إن أنا قلت في كتاب الله ما لا أعلم ؟ \_ منقطع \_ و قال أبو عبيد أيضا : حدثنا يريد عن حميـ د عن أنس أن عمر بن الخطاب قرأ على المنبر: ﴿ وَ فَاكُهَهُ وَ أَمَّا ﴾ فقال هذه الفاكهة قـد عرفناها ، فما الآب؟ ثم رجع إلى نفسه ، ققال : إن هـذا لهو التكلف يا عمر ؛ و قال عبد بن حميد ، حدثنا سلمان بن حرب قال : حدثنا حماد بن زيد عن ثابت عن أنس قال: كنا عنـ د عمر بن الخطاب و في ظهر قميصه أربع رقاع فقرأ : ﴿ وَ فَاكُهُمْ وَ أَبَّا ﴾ فقال : مَا الآب ؟ ثم قال : إن هذا ` لهو التكلف، فما عليك أن لا تدريه .

و هذا كله محول على أنهما \_ رضى الله عنهما \_ إنما أرادا استكشاف علم كيفية الآب، و إلا فكونه نبتا من الأرض ظاهر لا يجهل، لقوله تعالى ﴿ فَأَنْبَنَا فيها حبا و عنبا و قضبا و زيتونا و نخلا و حدائق غلبا ٢٠٠٠ ﴾ و قال ابن جرير: حدثنا يعقوب بن إبراهيم ، قال حدثنا ابن علية عن أيوب عن ابن أبى مليكة أن ابن عباس سئل عن آية لو سئل عنها بعضكم لقالى فيها ، فأبى أن يقول فيها ، استاده صحيح ؛ و قال أبو عبيد : حدثنا اسماعيل بن إبراهيم عن إبراهيم ، عن أيوب عن ابن أبى مليكة ، قال : سأل اسماعيل بن إبراهيم عن إبراهيم ، عن أيوب عن ابن أبى مليكة ، قال : سأل اسماعيل بن إبراهيم عن إبراهيم ، عن أيوب عن ابن أبى مليكة ، قال : سأل

رجل ابن عبلس عن ﴿ يوم كان مقداره ألف سنة ٣٧ : ٥ ﴾ فقال له ابن عبلس فله: ﴿ يوم كان مقداره خسين ألف سنة ٧٠ : ٤ ﴾ ؟ فقال الرجل: إنما سألتك لتحدثي، فقال ابن عباس: هما يومان ذكرهما الله في كثابه، الله اعلم بهما، فكره أن يقول في كتاب الله ما لا يعلم ؛ وقال ابن جرير: حدثني يعقوب يعني ابن ابراهيم، حدثنا ابن علية عن مهدى بن ميمون عن الوليد بن مسلم، قال: جاء طلق بن حيب إلى جندب بن عبدالله فسأله عن آية من القرآن، فقال: أحرج عليك إن كنت مسلما لما قمت عني ، أو قال: أن تجالسني، و قال مالك عن يحيي بن سعيد عن سعيد بن المسيب أنه كان إذا سئل عن تفسير آية من القرآن قال: إنا لا تقول في المسيب أنه كان إذا سئل عن تفسير آية من القرآن قال: إنا لا تقول في القرآن شيئا.

و قال الليث عن يحيي بن سعيد، عن سعيد بن المسيب أنه كان لا يتكلم إلا في المعلوم من القرآن؛ و قال شعبة عن عمرو بن مرة قال: سأل رجل سعيد بن المسيب عن آية من القرآن، فقال: لا تشألي عن القرآن؛ و سل من يزعم أنه لا يخفي عليه منه شيء، يعني عكرمة، و قال شوذب: حدثني يزيد بن أبي يزيد، قال: كنا نسأل سعيد بن المسيب عن الحلال و الحرام، و كان أعلم الناس، فإذا سألناه عن تفسير آية من القرآن سكت كأن لم يسمع .

وقال ابن جوبر: حدثى أحمد بن عبدة الضبى، حدثنا حماد بن زيد حدثنا عبدالله بن عمر، قال: لقد أدركت فقهاء المدينة و أنهم ليعظمون القول في التنسير، منهم سالم بن عبدالله و القاسم بن محمد، و سعيد بن المسيب

و نافع، و قال أبو عبيد: حدثنا عبدالله بن صالح عن الليث عن هشام بن عروة قال: ما سمعت أبى تأول آية مر. كتاب الله قط، و قال أيوب و ابن عون، و هشام الدستوائى عن محمد بن سيرين، قال سألت عبيدة السلمانى عن آية من القرآن، فقال: ذهب الذين كانوا يعلمون فيما أنزل من القرآن، فاتق الله، و عليك بالسداد .

و قال أبو عبيد، حدثنا معاذ عن ابن عون عن عبيد الله بن مسلم بن يسار عن أبيه، قال: إذا حدثت عن الله فقف حتى تنظر ما قبله و ما بعده؛ حدثنا هشيم عن مغيرة عن إبراهيم، قال كان أصحابنا يتقون التفسير و يهابونه؛ و قال شعبة عن عبد الله بن أبي السفر قال: قال الشعبى: و الله ما من آية إلا و قد سألت عنها، و لكنها الرواية عن الله؛ و قال أبو عبيد: حدثنا هشيم، انبانا عمر بن أبي زائدة عن الشعبى، عن مسروق، قال: اتقوا التفسير، فإيما هو الرواية عن الله .

فهذه الآثار الصحيحة و ما شاكلها عن أئمة السلف محمولة على تحرجهم عن الكلام فى التفسير بما لا علم لهم به ، فأما من تكلم بما يعلم من ذلك لغة و شرعا فلا حرج عليه ؛ و لهذا روى عن هؤلاء و غيرهم أقوال فى التفسير و لا منافاة ؛ لأنهم تكلموا فيما علموه و سكتوا عما جهلوه ، و هذا هو الواجب على كل أحد ، فانه كما يجب السكوت عما لا علم له به ، فكذلك يجب القول فيما سئل عنه مما يعلمه ، لقوله تعالى : ﴿ لتبينه للناس و لا تكتمونه ﴾ فيما سئل عنه علم فكتمه الجم و لما جاء فى الحديث المروى من طرق : « من سئل عن علم فكتمه الجم يوم القيامة بلجام من نار » .

و قال ابن جرير: حدثنا محمد بن بشار، حدثنا مؤمل، حدثنا سفيان عن أبى الزياد، قال: قال ابن عباس: التفسير على أربعة أوجه: وجه تعرفه العرب من كلامها، و تفسير لا يقدر أحد بجهالته، و تفسير يعلم العلماء، و تفسير لا يعلمه إلا الله، و الله سبحانه و تعالى أعلم.

\*\*\*\*

## (﴿سُورة الفاتحة )

﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾

و قد تنازع العلماء هل هي آية ، أو بعض آية من كل سورة ، أو ليست من القرآن إلا في سورة النمل ، أو هي آية من كتاب الله حيث كتبت في المصاحف و ليست من السور ؟ على ثلاثة أقوال ، و القول الثالث هو أوسط الأقوال و به تجتمع الأدلة فإن كتابة الصحابة لها في المصاحف دليل على أنها من كتاب الله ، وكونهم فصلوها عن السورة التي بعدها دليل على أنها ليست منها ، و قد ثبت في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : في أنها ليست منها ، و قد ثبت في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : فرات على آنها سورة فقرأ : ﴿ به م الله الرحمن الرحيم إنا أعطينك الكوثر ﴾ إلى آخرها » .

و ثبت فى الصحيح « أنه أول ما جاء الملك بالوحى قال: ﴿ اقرأ بالسم ربك الذى خلق، خلق الانسان من علق، اقرأ و ربك الأكرم، الذى علم بالقلم، علم الانسان ما لم يملم ﴾ » فهذا أول ما نزل و لم ينزل قبل ذلك ﴿ بسم الله الرحمن الرحم ﴾ •

و ثبت عنه فى السنن أنه قال: « سورة مر. القرآن ثلاثون آية شفعت لرجل حتى غفر له، و هى: تبارك الذى بيده الملك » \_ و هى ثلاثون آية بدون البسملة.

 و ثبت عنه فى الصحيح أنه قال: « يقول الله تعالى: قسمت الصلاة يبى و بين عبدى نصفين ، نصفه لى و نصفه لعبدى و لعبدى ما سأل، فإذا قال العبد: ﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ قال الله: حمدنى عبدى، فإذا قال: ﴿ الرحمن الرحم ﴾ قال الله: اثنى على عبدى فإذا قال: ﴿ مالك يوم الدين ﴾ قال الله: مجدنى عبدى ، فإذا قال: ﴿ إياك نعبد و إياك نستعين ﴾ قال: هذه الآية بينى و بين عبدى نصفين و لعبدى ما سأل، فإذا قال العبد: ﴿ اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾ قال الله: هؤلاء لعبدى ، و لعبدى ما سأل ، •

فهذا الحديث صحيح صريح فى أنها ليست من الفاتحة ، و لم يعارضه حديث صحيح صريح ، و أجود ما يروى فى هذا الباب من الحديث إنما يدل على أنها يقرأ بها فى أول الفاتحة ، لا يدل على أنها منها ، و لهذا كان القراء منهم من يقرأ بها فى أول السورة ، و منهم من لا يقرأ بها ، فدل على أن كل الأمرين سائغ ، لكن من قرأ بها كان قد أتى بالأفضل ، وكذلك من كر قرأتها فى أول كل سورة كان أحسن بمن ترك قراءتها ، لأنه قرأ ما كتبته الصحابة فى المصاحف ، فلو قدر أنهم كتبوها على وجه التبرك لكان ينغى أن تقرأ على وجه التبرك ، و إلا فكيف يكتبون فى المصحف ما لا يشرع قرأته . و هم قد جردوا المصحف عما ليس من القرآن ، حتى أنهم لم يكتبوا التأمين لا أساء السور ، ولا التخميس والتعشير و لا غير ذلك ، مع كتبوا التأمين لا أساء السور ، ولا التخميس والتعشير و لا غير ذلك ، مع أن السنة للصلى أن يقول عقب الفاتحة : «آمين » فكيف يكتبون ما لا يشرع أن يقوله و هم لم يكتبوا ما يشرع أن يقوله المصلى من غير القرآن ، فإذا أن يقوله و هم لم يكتبوا ما يشرع أن يقوله المصلى من غير القرآن ، فإذا

<sup>(</sup>۱) بحوْع فتاوى شخ الاسلام ابن تيميه ج : ۲۲ ، ص : ۲۷۱ ـ ۲۷۸ -

﴿ اهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المعطوب عليهم و لا الضالين ١: ٦-٧ ﴾ .

و الذين أنعم الله عليهم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ فأُولئك مع ـ الذين أنعم الله عليهم من النبيين و الصديقين و الشهدا. و الصالحين ، و حسن أولئك رفيقا ٤ : ٦٩ ﴾ و الاينعام المطلق إنما يدخل فيه المؤمنون، فدل ذلك على أن الطاعة الحاصلة من المؤمنين هو الذي أنعم بها و لو كانت نعمته عليهم كناءمته على الكفار لكان الجميع من المنعم عليهم أهل الصراط المستقيم ؛ و قوله تعالى : ﴿غير المغضوب عليهم ﴾ صفة لا استثناء ، لأنه خفض غير كما تقول العرب: « أني لآمر بالصادق غير الكاذب » ؛ فالمغضوب عليهم والضالون لم يدخلوا في المنعم عليهم حتى يخرجوا، بل بين أن هؤلاء مغايرون لأولئك كمغايرة الصادق للكاذب؛ و قد قال تعالى : ﴿ فَمْنَ يَهِدُ اللَّهُ فَهُو المُهْتُدُ وَ مَنْ يضلل فلن تجد له وليا مرشدا ١٨: ١٨ ﴾ فدل على أن كل من هداه الله اهتدى، و لو هدى الكافر كما هدى المؤمن لاهتدى؛ و قال الخليل: ﴿ رَبِّ اجعلني مقيم الصلاة و من ذريتي ربنا و تقبل دعاء، ربنا اغفر لي و لوالدي ٤١: ١٤ ﴾ فتبين أنه سبحانه هو الذي يجعله مقيم الصلاة ؛ و قال تعالى : ﴿ و جعلناهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا ٣٢ : ٢٤ ﴾ و قال تعالى : ﴿ و جَمَلناهُم أَنَّمَة يدعون إلى النار ٢٨: ٢١ ﴾ فهو الذي جعل هؤلاً. أثمَّة هدى، و هؤلا. أئمة ضلال؛ و قال تعالى: ﴿ فَمَا رَحْمَةُ مِنَ اللَّهُ لَنْتُ لَمْمُ ٣: ١٥٩ ﴾ فبين أن لينه برحمة من الله ؛ و قال أهل الجنة : ﴿ الحمد لله الذي هدانا لهذا و ما كنا لنهتدي لو لا أن هدانا الله ، لقد جايت رسل ربنا بالحق و قال --- £Y ---

٧ : ٧٧ ﴾ و قال تعالى لما ذكر الأنبياء : ﴿ و من آباءهم و ذرياتهم و اخوانهم و اجتبيناهم و هديناهم إلى صراط مستقيم ذلك هدى الله يهدى به من يشاء من عباده ، و لو أشركوا لحبط عنهم ما كانوا يعملون ، إلى قوله \_ أولئك الذين هدى الله فهداهم اقتده ٢ : ٨٧ \_ . ٩ ﴾ فأخبر أنه يخص بهذا الهدى من يشاء من عباده ، و أخبر أن هؤلاء هم الذين هداهم الله ، فعلم أنه خص بهذا الهدى من اهتدى به دون من لم يهتد به ، و دل على تخصيص المهتدين بأنه هداهم ، و لم يهد من لم يهتد .

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنة النبوية ج : ٣، ص : ٩٨ .

﴿ غير المغضوب عليهم و لا الضالين ﴾

قد صح عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم أنه قال : « اليهود مغضوب عليهم والنصاري ضالون ، و ذلك أن اليهود عرفوا الحق و لم يتبعوه استكبارا و حسداً و غلوًا و اتباعًا للهوى ؛ و هذا هو الغي ، و النصارى ليس لهم علم بما يفعلونه من العبادة و الزهد و الأخلاق بل فيهم الجهل و الغلو و البدع و الشرك جهلا منهم ، و هذا هو الضلال ، و إن كان كل من الأمتين فيه ضلال وغي" ; لكن الغي أغلب على اليهود و الضلال أغلب على النصاري، و لهذا وصف الله اليهود بالكبر و الحسد و اتباع الهوى و الني وارادة العلو و الفساد ، قال تمالى : ﴿ أَ فَكُلُّمَا جَاءُكُمْ رَسُولَ بَمَا لَا تَهُوى أَنْفُسُكُمْ اسْتَكُنْرَتُم ففريقا كذبتم و فريقا تقتلون ٢: ٨٧ ﴾ و قال تعالى: ﴿ أُم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله ع: عن آياتي ﴿ سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق ، و إن يروا كل آية لا يؤمنوا بها ، و إن يروا سبيل الرشد لا يتخذره سبيلا ، و إن يروا سبيل الغي يتخذره سبيلا ٧ : ١٤٦ ﴾ و قال تمالى : ﴿ و قضينًا إلى بني إسرائيل في الكتاب لتفسدن في الأرض مرتين ، و لتعلم علوا كبيرا ١٧ : ٤ ﴾ و وصف النصاري بالشرك و الضلال ، و الغلو و البدع ، فقال : ﴿ اتَّخذُوا أَحبارهم و رهبانهم أربابا من دون الله و المسيح بن مريم ، و ما أمروا إلا ليعبدوا الها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ٩: ٣١ ﴾ و قال تعالى : ﴿ قُل يَا أَهُلَ الْكُتَابِ لَا تَعْلُوا فَى دَيْنَكُمْ غَيْرِ الْحُقِّ، وَ لَا تَتْبَعُوا أَهُوا - قُوم قـد ضلوا من قبل و أضلوا كئيرا ، و ضلوا عن سواء السيــل ٥: ٧٧ و قال (11) --- { { ·--

و قال تعالى : ﴿ و رهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رعوها حق رعايتها ٥٧ : ٧٧ ﴾ .

و قد روى الترمذى و غيره عن عدى بن حاتم عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال: « اليهود مغضوب عليهم و النصارى ضالون ، قال الترمذى حديث صحيح ، و قال سفيان بن عينة كانوا يقولون: « من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود ، و من فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى ، و كان غير واحد من السلف يقول: « احذروا فتنة العالم الفاجر و العابد الجاهل ، فإن فتنهما فتنة لكل مفتون ، فن عرف الحق و لم يعمل به أشبه اليهود الذين قال الله فيهم ﴿ أ تأمرون الناس بالبر و تنسون أنفسكم و أنتم تتلون الكتاب أفلا تعقلون ٢ : ٤٤ ﴾ و من عد الله بغير علم بل بالغلو و الشرك اشبه النصارى الذين قال الله فيهم ﴿ يا أهل الكتاب لا تغلو في دينكم غير الحق و لا تتبعوا أهوا وم قوم قل ضلوا من قبل و أضلوا كثيرا ; و ضلوا عن سوا السيل ٥ : ٧٧ ﴾ .

فالأول من الغارين، و الثانى من الضالين، فإن الغيى اتباع الهوى و الضلال عدم الهدى؛ قال تعالى: ﴿ و أَتَلَ عَلَيْهِم نَباً الذَى آتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتمه الشيطان فكان من الغارين، و لو شئنا لرفعناه بها، و لكنه أخلد إلى الأرض و اتبع هراه فمثله كمثل الكلب ان تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث، ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا فاقصص القصص لعلهم يتفكرون ٧: ١٧٦ ﴾ .

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ١، ص: ١٥١ .

و قال تعالى: ﴿ سأصرف عن آياتى الذين يتكبرون فى الأرض بغير الحق ، و إن يروا كل آية لا يؤمنوا بها ، و إن يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا ، و إن يروا سبيل الغيي يتخذوه سبيلا ; ذلك بأنهم كذبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين ٧ : ١٤٦ ﴾ .

و من جمع الضلال و الغى ففيه شبه من هؤلاء و هؤلا. نسئل الله أن يهدينا و سائر اخواننا صراط الذين أنعم عليهم من النيين و الصديقين و الشهداء و الصالحين و حسن أولئك رفيقا ' .

.

<sup>(</sup>١) بحوع فتاوى شيخ الاسلام ابن تيميه ج: ١، ص: ١٩٨ طبع الرياض ٠

## (سورة البقرة)

﴿ الَّـم ، ذلك الكتاب لا ريب فيه ، هدى للتقين ، الذين يؤمنون بالغيب و يقيمون الصلاة ، و مما رزقناهم ينفقون ، و الذين يؤمنون بما أنزل إليك و ما أنزل من قبلك ، و بالآخرة هم يوقنون ، أولئك على هـدى من ربهـم و أولئك هم المفلحون ٢ : ١ ـ ٥ ﴾ .

فذكر أن هذا الكتاب الذي أنول عليه هدى للتقين الذين يؤمنون بما أنوال إليه بالغيب، ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة، والذين يؤمنون بما أنوال إليه وما أنول مر. قبله و بالآخرة هم يوقنون، ثم أخبر تعالى أن هؤلاء هم المفلحون، فحصر الفلاح في هؤلاء فلا يكون مفلحا إلا من كان من هؤلاء، وقوله تعالى: ﴿ و الذين يؤمنون بما أنوال إليك و ما أنوال من قبلك ﴾ هو صفة للذكورين ليس هؤلاء صنفا آخر؛ فإن عطف الشيء على الشيء قد يكون لتغاير الصفات و إن كانت الذات واحدة؛ هذا هو الصحيح هنا؛ و إن كان قد قبل أن الصنف الثاني مؤمن أهل الكتاب و الأول هم المسلمون؛ فهذا ضعيف، و أفسد منه قول هؤلاء النصارى إن الكتاب المراد به إنجيل - كا سيأتي الكلام على ذلك إن شاء الله -؛ و العطف لتغاير الصفات كقوله تعالى: ﴿ سبح اسم ربك الأعلى، الذي خلق فسوى و الذي قدر فهدى، و الذي أخرج المرعى، فجعله غثاء أحوى ٨٧: ١ - ٥ ﴾ و هو

سبحانه الذي خلق فسوى و الذي قدر فهدى و الذي أخرج المرعى، فجمله غثاء أحوى؛ وقوله تعالى: ﴿ قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون و الذين هم عن اللغو معرضون، والذين هم للزكاة فاعلون، والذين هم لفروجهم حافظون \_ إلى آخر الآيات \_ ٢٣ : ١ \_ ٥ ﴾ و كذلك قوله : ﴿ و الذين يؤمنون بمـا أنزل إليك و ما أنزل من قبلك ﴾ هم الذين يؤمنون بالغيب و يقيمون الصلاة و مما رزقناهم ينفقون ؛ و هم الذبن على هدى من ربهم و هم المفلحون؛ و لكن فصل إيمانهم بعد أن أجمله لئلا يظن ظان أن مجرد دعوى الإيمان بالغيب ينفع و إن لم يؤمن بما أنزل إلى محمد صلى الله عليـه و سلم و ما أنزل إلى من قبله ؛ فلو قال أحد من الناس أنا أومن بالغيب و هو مع ذلك لا يؤمن ببعض ما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم أو ببعض ما أنزل على من قيله لم يكن مؤمنا حتى يؤمن بجميع ما أنزل إليه، و ما أنزل إلى من قبله؛ و لو كانوا صنفا آخر لكان المفلحون قسمين ، قسما يؤمنون بالغيب و لا يؤمنون بما أنزل إليه و ما أنزل إلى ما قبله ، و قسما يؤمنون بما أنزل إليه و ما أنزل إلى من قبله و لا يؤمنون بالغيب ؛ و هذا باطل عند جميع الأمم المؤمنين و اليهود والنصارى؛ فإن الايمان بما أنزل إليه و إلى من قبله يتضمن الايمان بالعيب، و الايمان بالغيب لا يتم إلا بأن يؤمن بجميع ما أنزله تبارك و تعالى ؛ و المسلمون لا يستجنز أحد منهم التكذيب بشي. مما أنزل على من كان قبل محمد صلى الله عليه و سلم ` .

و قد قيل: هؤلاء هم أهل الكتاب الذين آمنوا بما أنزل عليـه و ما

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ١ ، ص: ٢٤ ـ ٣٠ .

أنزل على من قبله ، كان سلام و نحوه ، و إن هؤلاء نوع غير النوع المتقدم الذين يؤمنون بالغيب .

و قد قيل جميع المتقدمين الذين آمنوا بما أنزل إليه و ما أنزل من قبله و هؤلاء هم الذين يؤمنون بالنيب، و هم صنف واحد، و إنما عطفوا لتذاير الصفتين ، كقوله تمالى : ﴿ سبح اسم ربك الأعلى الذي خلق فسوى و الذي قدر فهدى والذي أخرج المرعى فجيله غثاء أحوى ١:٨٧ – ٥ ﴾ فهو سبحاله واحد و عطف بعض صفاته على بعض وكذلك قوله : ﴿ الصلاة الوسطى ٢ : ٢٣٨ ﴾ و هو صلاة العصر \_ ، و الصفات إذا كانت معـــارف كانت للتوضيح ، و تضمنت المدح أر الذم ، تقول : هذا الرجل هو الذي فعل كذا و هو الذي فعل كذا و هو الذي فعل كذا ، تصدد محاسنه ، و لهذا مع الاتباع قد يعطفونها و ينصبون أو يرفعون ، و هذا القول هو الصواب ؛ فاين المؤمنين بالغيب إن لم يؤمنوا بما أنزل إليه و ما أنزل من قبله لم يكونوا على هدى مِن ربهم و لا مفلحين و لا متقين ؛ وكذلك الذين آمنوا بما أنزل إليه و ما أنزل من قِبله إن لم يكونوا من الذين يؤمنون بالغيب و يقيمون الصلاة و بما رزَّهم ينفةون; لم يكونوا على هدى من ربهم و لم يكونون مفلحين ؛ و لم يكونوا متقين .

فدل على أن الجيع صفة المهتدين المتقين الذين اهتدوا بالكتاب المنزل إلى محمد ، فقد عطفت هذه الصفة على تلك مع أنها داخلة فيها ، لكن المقصود صفة إيمانهم ، و أنهم يؤمنون بجميع ما أنزل الله على أنبيائه ، لا يفرقون بين أحد منهم ، و إلا فإدًا لم يذكر الايمان بالغيب ، فقد يقول من يؤمن بيعض و يكفر بيعض : نحن نومن بالغيب ،

﴿ و من الناس من يقول آمنا بالله و باليوم الآخر، و ما هم بمؤمنين ، يخادعون الله و الذين آمنوا ، و ما يخدعون إلا أنفسهم و ما يشعرون ، في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضا ، و لهم عذاب أليم بما كانوا يكذبون من من من من فرادهم الله مرضا ، و لهم عذاب أليم بما كانوا يكذبون في قلوبهم من فرادهم الله من من من فرادهم الله من من من فرادهم الله من من فرادهم الله من من فرادهم الله من من فرادهم الله من فرادهم الله من من فرادهم الله من فرادهم اللهم الله من فرادهم اللهم ال

و « یکذبون » قراءتان مشهورتان ، فانهم کذبوا فی قولهم : آمنا بالله والیوم الآخر ، و کذبوا الرسول فی الباطن ، و إن صدقوه فی الظاهر . `

﴿ و إذا قيل لهم لا تفسدوا فى الأرض قالوا إنما نحن مصلحون، ألا إنهم هم المفسدون و لكن لا يشعرون ٢: ١١ – ١٢ ﴾ .

و الضمير عائد على المنافقين في قوله: ﴿ و من الناس من يقول آمنا الله و باليوم الآخر و ما هم بمؤمنين ﴾ و هذا مطلق يتناول كل من على عهد النبي صلى الله عليه و سلم و من سيكون بعدهم، و لهذا قال سلمان الفارسي: إنه عنى بهذه الآية قوم لم يكونوا خلقوا حين نزولها، و كذا قال السدى عن أشياخه: الفساد: الكفر و المعاصى، و عن مجاهد: ترك امتثال الأرام و اجتناب النواهي ؛ و القولان معناهما واحد، و عن ابن عباس: الكفر، و هذا معنى قول من قال: النفاق الذي صافوا به الكفار واطلبوهم على أسرار المؤمنين، و عن أبي العالية و مقاتل: العمل بالمعاصى، و هذا أيضاً عام كالأولين.

و قولهم : ﴿ إِنَمَا نَحَنَ مُصَلَّحُونَ ﴾ فسر بإنكار ما أقروا به ، أي إنا إنما نفعل ما أمرنا به الرسول ، و فسر بأن الذي نفعله صلاح ، و نقصد به

<sup>(</sup>١) الايمان ص : ١٥٠ .

الصلاح، و كلا القولين يروى عن ان عباس، و كلاهما حق، فانهم يقولون هذا وهذا، يقولون الأول لمن لم يطلع على بواطنهم ، و يقولون الشانى لأنفسهم و لمن اطلع على بواطنهم ، لكن الشاني يتناول الأول ، فإن من مجاهد: أرادوا أن مصافاة الكفار صلاح لا فساد، وعن السدى: ان فعلنا هذا هو الصلاح ، و تصديق محمد فساد ؛ و قيل : أرادوا أن هـــذا صلاح في الدنيا: فإن الدولة إن كانت للنبي صلى الله عليه و سلم فقد آمنوا بمتابعه و إن كانت للكفار فقد آمنوهم بمصافاتهم ؛ و لأجل القولين قيل في قوله : ﴿ أَلَا إِنَّهُم هُمُ المُفْسِدُونَ وَ لَكُنَ لَا يَشْعَرُونَ ﴾ أي لا يشعرون أن ما فعلوه فساد لا صلاح ؛ و قيل : لا يشعرون أن الله يطلع نبيه على فسادهم؛ والقول الأول يتناول الثاني؛ فهو المراد كما يدل عليه لفظ الآية • ` ﴿ مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بورهم و تركوم في ظلمات لا يبصرون ؛ صم بكم عمى فهم لا يرجعون · ( 11 - 1V: T

قال غير واحد من السلف في صفة المنافقين الذين ضرب لهم المثل في سورة البقرة أنهم أبصروا ثم عموا و عرفوا ، ثم أنكروا و آمنوا ثم كفروا ؛ و لذلك قال قتادة و مجاهد : ضرب المثل لا قبالهم على المؤمنين ، و سماعهم ما جاء به الرسول ، و ذهاب نورهم ؛ قال : ﴿ مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلما أضاح ما حوله ذهب الله بنورهم و تركهم في ظلمات

<sup>(</sup>١) الاعان ص : ٧.

لا يصرون ، صم بكم عمى فهم لا يرجنون ﴾ إلى ما كانوا عليه . و أما قول من قال المراد بالنور ما حصل في الدنيا من حقن دمائهم و أموالهم ، فإذا ماتوا سلبوا ذلك الضوء كما سلب ذلك النور ضوءه ، فلفظ الآية يدل على خلاف ذلك ، فانه قال : ﴿ و تركهم فى ظلمات لا يبصرون ، صم بكم عمى فهم لا يرجعون ﴾ و يوم القيامة يكونون فى العذاب ، كما قال تعالى : ﴿ يُومُ يَقُولُ المُنافَقُونُ وَ المُنافَقَاتُ للذِّينِ آمَنُوا انظرُونَا نَقْتَبُسُ مِن نوركم ، قيل ارجعوا ورامكم فالتمسوا نورا ، فضرب بينهم بسور له باب ، باطنه فيـه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب، ينادونهم ألم نكن معكم قالوا بلي و لكنكم فتنتم أنفسكم \_ الآية \_ ٥٧ : ١٤ ١ ك و قــد قال غير واحد من السلف إن المنافق يعطى يوم القيامة نورا ثم يطفأ ، و لهذا قال تعالى: ﴿ يُومُ لَا يَخْزَى الله النبي و الذين آمنوا معـــه ، نورهُم يسعَى بين أيديهم و بأيمانهم، يقولون ربنا أتمم لنا نورنا و اغفر لنا ٦٦: ٧ ﴾ ؛ قال المفسرون : إذا رأى المؤمنون نور المنافقين يطفأ ، سألوا الله أن يتم لهم نورهم و يبلغهم الجنة ؛ قال ابن عباس : ايس أحد من المسلمين إلا يعطى نور يوم القيامة . فأما بالمنافق فيطفأ نوره، و المؤمن يشفق بما رأى من إطفاء نور المنافق، فهو يقول: ﴿ رَبُّنَا أَنْهُمْ لِنَا نُورِنَا ﴾ و هو كما قال ، فقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة و أبي سعيـد ، و هو ثابت من وجوه آخر عن النبي صلى الله عليه و سلم : و رواه مسلم من حديث جابر ; و هـو معروف من حديث ان مسعود و هو أطولها، و من حديث أبي موسى في الحديث الطويل الذي يذكر فيه أنه ينأدي يوم القيامة «يتبع كل أمة ما كانت تعبد ؛ فيتبع سورة (17)

من كان يعبد الشمس الشمس و يتبع من كان يعبد القمر القمر، و يتبع من كان يعبد الطواغيت الطواغيت و تبتى هذه الأمة فيها منافقوها فياتيهم الله فى صورة غير صورته التى يعرفون، فيقول: أنا ربكم، فيقولون: نعوذ بالله منك هذا مكاننا حتى يأتينا ربنا، فإذا جاء ربنا عرفناه، فياتيهم الله فى صورته التى يعرفون فيقول: أنا ربكم، فيقولون: أنت ربنا، فيتبعونه، و فى رواية: فيكشف عن ساقه؛ و فى رواية، فيقول: هل بينكم و بينه آية فتعرفونه بها فيقولون: نعم فيكشف عن ساق، فلا يبقى من كان يسجد لله من تلقاء نفسه إلا أذن له بالسجود و لا يبتى من كان يسجد أنفا و رياء إلا جمل الله ظهره طبقة واحدة، كلما أراد أن يسجد خر على قفاه.

فين أن المنافقين يحشرون مع المؤمنين في الظاهر كما كانوا معهم في الدنيا، ثم وقت الحقيقة هؤلاء يسجدون لربهم في أولئك لا يتمكنون من السجود، فانهم لم يسجدوا في الدنيا له، بل قصدوا الرياء للناس؛ و الجزاء في الآخرة هو من جنس العمل في الدنيا، فلهذا أعطوا نورا ثم طفيء، لأنهم في الدنيا دخلوا في الايمان ثم خرجوا؛ و لهذا ضرب الله لهم المثل بهذا بذلك؛ و هذا المثل هو لمن كان فيهم آمن ثم كفر، و هؤلاء الذين يعطون في الآخرة نورا ثم يطفيء و لهذا قال: ﴿ فهم لا يرجمون ﴾؛ قال يعطون في الآخرة نورا ثم يطفيء و لهذا قال السدى: لا يرجمون إلى قتادة و مقاتل: لا يرجمون عن ضلالهم؛ و قال السدى: لا يرجمون إلى الإيسلام يعنى في الباطن، و إلا فهم يظهرونه، و هذا المثل مضروب لبعضهم، و هم الذين آمنوا ثم كفروا، و أما الذين لم يزالوا منافقين فضرب لهم المثل الآخر وهو قوله: ﴿ أو كصيب من الساء فيه ظلمات و رعد و برق ٢: ١٩)

و هذا أصح القولين ، فإن المفسرين اختلفوا ، هل المثلان مضروبان لهم كلهم أو هذا المثل لبعضهم؟ على قولين ، و الثاني هو الصواب لأنه قال: ﴿ أُو كصيب ﴾ و إنما يثبت بها أحد الأمرين، فدل ذلك على أنهم مثلهم هذا و هذا فانهم لا يخرجون عن المثلين ، بل بعضهم يشبه هذا و بعضهم يشبه هـذا؛ لو كأنوا كلهم يشبهون المثلين، لم يذكر: ﴿ أُو ﴾ بل يذكر الواو العاطفة ؛ و قول من قال : ﴿ أُو ﴾ ههنا للتخيير ، كقولهم : جالس الحسن أو ابن سيرين ، ليس بشيء ، لأن التخيير يكون في الأمر لا يكون في الخبر ، وكذلك قول من قال: « أو ، بمعنى الواو أو لتشكيك المخاطبين أو الإبهام عليهم ، ايس بشيء ، فإن الله يريد بالأمثال البيان و التفهيم ، لا يريد التشكيك و الايهام، و المقصود تفهيم المؤمنين حالهم، و يدل على ذلك أنه قال في المثل الأول: ﴿ صم ، بكم ، عمى ﴾ و قال في المثل الثاني: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعُهُمْ في آذانهم من الصواعق حذر الموت، و الله محيط بالكافرين، يكاد البرق يخطُّف أبصارهم ، كلما أضاء لهم مشوا فيـه و إذا أظلم عليهم قاموا ، و لو شاء الله لذهب بسمعهم و أبصارهم ، إن الله على كل شيء قدير ٢٠-١٩ ﴾ فين في المثل الثاني أنهم يسمعون و يبصرون، و لو شاء الله لذهب بسمعهم و أبصارهم ، و في الأول كانوا يبصرون ثم صاروا في ظلمات لا يبصرون ' صم، بكم عمى، و في الثاني إذا أصابهم البرق مشوا فيه، و إذا أظلم عليهم قامواً ، فلهم حالان : حال ضياء و حال ظلام ، و الأولون بقوا في الظلمة ، فالأول حال من كان في ضوء فصار في ظلمة و الثاني حال من لم يستقر لا في ضوء و لا في ظلمة بل تختلف عليه الأحوال التي توجب مقامه و استرابته'..

<sup>(</sup>١) الأيمان ص: ٢٣٤ .

۲ : ۱۸ ﴿ صم بكم عمى فهم لا يرجعون ﴾ •

و من الناس مر. يقول: لما لم ينتفعوا بالسمع و البصر و النطق ؛ حملوا صما بكما عميا، أو لما أعرضوا عن السمع و البصر و النطق ، صاروا كالصم العمى البكم ، و ليس كذلك ؛ بل نفس قلوبهم عميت و صمت و بكمت ، كا قال تعالى: ﴿ فانها لا تعمى الأبصار و لكن تعمى القلوب التى فى الصدور ٢٧: ٤٦ ﴾ والقلب هو الملك و الأعضاء جنوده ، و إذا صلح صلح سائر الجسد ، و إذا فسد فسد سائر الجسد ، فيبتى يسمع بالبدن الصوت كما تسمع البهائم ، و المعنى: لا تفقهه ، و إن فقه بعض الفقه لم يفقهه فقها تاما ، فإن الفقه التام يستلزم تأثيره فى القلب مجة المحبوب ، و بغض المكروه ، فتى لم يحصل هذا لم يكن التصور التام حاصلا فجاز نفيه ، لأن ما لم يتم ينفى ، كقوله للذى أساء فى صلاته : و صل فإنك لم تصل ، • '

۲۳: ۲ ﴿ و إِن كنتم فى ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله ،
 و ادعوا شهداءكم من دون الله إن كنتم صادقين ﴾ .

أى أدعوا كل من يشهد لكم فيوافقكم على أن هذا ليس من عند الله، ادعوا كل من يقر بأن هذا منزل من الله، فهذا تعجبز لكل من لم يؤمن به، و من آمن به و يتى فى ريب قد علم أنه من عند الله، و هذا التحدى فى البقرة و هى مدنية بعد يونس و هود ؛ و لهذا قال : ﴿ و إِن كُنتَم فى ريب ﴾ و هناك قال : ﴿ أَم يقولون افتراه ﴾ فهذا تحدى لكل مرتاب، و ذاك تحدى لكل مثل مكذب، و لهذا قيل فى ذاك ﴿ من استطعتم ﴾ فإنه أبلغ، و قيل فى هذا ﴿ شهدا مُ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الايمان ص : ٢٢ .

و قد قال بعض المفسرين: «شهداء كم » آ لهتكم ، و قال بعضهم: من يشهد أن الذي جئتم به مثل القرآن ، و الصواب أن شهداء هم الذين يشهدون لهم ، كما ذكره ابن اسحاق باسناده المعروف عن ابن عباس ، قال: شهداء كم ، من استطعتم من أعوانكم على ما أنتم عليه ، و قال السدى عن أبي مالك: «شهداء كم من دون الله » أى شركاء كم ، فإن هؤلاء هم الذين يتصور منهم المعارضة إذا كانوا في ربب منه ، أما من أيقن أنه من عند الله فانه يمتنع أن يقصد معارضته لعلمه بأن الخلق عاجزون عن ذلك ، و الله تعالى شهد لحمد ما أظهره من الآيات ، فادعوا من يشهد لكم ، و هؤلاء يشهدون من دون الله لا يشهدون بما شهد الله به فتكون شهادتهم مضادة لشهادة الله ، كا قال : ﴿ لكن الله يشهد بما أنزل إليك ، أنزله بعلمه و الملائكة يشهدون كا قال : ﴿ لكن الله يشهد الله أنه لا إله إلا هو و الملائكة و أولوا العلم عنده علم الكتاب عنه الله أنه لا إله إلا هو و الملائكة و أولوا العلم عنه ، ١٨٠ » . \*

٣٠: ٢ ﴿ و إِذْ قَالَ رَبِكُ لِللَّكَةَ إِنَى جَاعَلَ فَى الْارْضَ خَلَيْفَةَ ، قَالُوا أَنْجُعَلَ فَيْهَا مِن يَفْسِدُ فَيْهَا و يَسْفُكُ الدّمَاءُ ، و نَحْن نَسْبَح بحمدُكُ و نقدس لك ، قَالَ إِنَى أَعْلَمُ مَا لا تَعْلُمُونَ ﴾ .

فالملائكة قد علمت ما يفعل بنو آدم من الفساد وسفك الدماء فكيف لا يعلمه الله ، فيكون هو أعلم بما علمهم إياه كا قاله أكثر المفسرين \_ أو قالوه بالقياس على من كان قبلهم ، كما قاله طائفة منهم أو بغير ذلك . "

## . ٢ : ٣١ ﴿ و علم آدم الأسماء كلها ﴾ .

العلماء من المفسرين و غيرهم لهم في الأسماء التي علمها آدم قولان معروفان عن السلف، أحدها: أنه إنما علمه أسماء من يعقل، و احتجوا بقوله: ﴿ ثُم عرضهم على الملائكة ﴾ قالوا و هذا الضمير لا يكون إلا لمن يعقل؛ و ما لا يعقل يقال فيها: عرضها، و لهـذا قال أبو العاليـة: علمـه أسماء الملائكة لأنه لم يكن حيئتذ من يعقل إلا الملائكة ، و لا كان ابليس قد انفصل عن الملائكة ، و لا كان له ذرية ، و قال عبدالرحمن بن زيد ان أسلم : علمه أسماء ذريته ، و هذا يناسب الحديث الذي رواه الترمذي ' وصححه عن النبي صلى الله عليه و سلم أن آدم سأل ربه أن يريه صور الانبياء من ذريته ، فرأهم فيهم من يبص ، فقال : يا رب من هذا ؟ قال : ابنك داؤد ، فيكون قــد أراه صور ذريته ، أو بعضهم و أسماءهم ، و هذه أسماء أعلام لا أجناس؛ و الثاني: أن الله علمه أسماء كل شيء، و هذا قول الأكثرين كان عباس و أصحابه قال ان عباس ، علمه حتى الفسوة و الفسية ، و القصعة و القصية \_ أراد أسماء الأعراض و الأعيان ، مكبرها و مصغرها ، و الدليل على ذلك ما ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليـه و سلم أنه قال في حديث الشفاعة : إن الناس يقولون : يا آدم أنت أبو البشر ، خلقك الله ا بيده و نفخ فيك مر\_\_ روحه ، وعلمك أسماء كل شيء . و أيضا قوله : ﴿ الْأَسْمَاءُ كُلُّهَا ﴾ لفط عام مؤكد ، فلا يجوز تخصيصه بالدعوى ؛ و قوله : ﴿ ثُم عرضهم على الملائكة ﴾ لأنه اجتمع من يعقل و من لا يعقل ' فغلب من يعقل 'كما قال: ﴿ فمنهم من يمشى على بطنه ، ومنهم من يمشى على رجلين '

و منهم من يمشى على أربع ٢٤ : ٤٥ ﴾ قال عكرمة : عليه أسماء الآجناس دون أنواعها ، كَفَوْلك : انسان ، و جن ، و ملك ، و طائر ، و قال مقاتل و ابن السائب و ابن قئية : عليه أسماء ما خلق في الآرض من السواب و الهوام و الطير . \

۲ : ۲۶ ﴿ و إِذْ قَالْمًا لِللائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس ، أبى
 و استكبر و كان من الكافرين ، و قلنا يا آدم اسكن أنت و زوجك الجنـــة
 الآية ، ﴾

سئل الشيخ رحمه الله عن آدم لما خلقه الله و نفخ فيه من روحه و أسجد له ملائكته ، هل سجد ملائكة السها و الأرض أم ملائكة الارض خاصة ؟ و هل كان جبرئيل و ميكائيل مع من سجد ؛ و هل كانت الجنة التي سكنها جنة الخلد الموجودة ؛ أم جنة في الارض خلقها الله له ؟ و لما أهبط هل أهبط من السا إلى الارض أم من الارض إلى الارض مثل بي اسرائيل ؟ فأجاب :

الحمد لله ؛ بل أسجد له جميع الملائكة كا نطق بذلك القرآن في قوله تعالى: ﴿ فَسَجِدُ المَلائكَةُ كُلُهُمُ أَجْمُونُ ٢:١٥ ﴾ ثلاث صيغ مقررة للعموم وللا يستغراق، فإن قرله: ﴿ الملائكَةُ ﴾ يقتضى جميع الملائكة ، فان العموم وللا يستغراق ، فإن قرله: ﴿ الملائكة ﴾ يقتضى العموم ، كقوله: رب الملائكة ، و الروح فهو رب جميع الملائكة .

الثـاني: ﴿ كُلُهُم ﴾ و هذا من أبلغ العموم ؛ الثالث قوله :

<sup>(</sup>١) الإيمان رس : ٧٨ .

﴿ أَجْمُونَ ﴾ و هذا توكيد للنموم .

فن قالى إنه لم يسجد له جميع الملائكة بل ملائكة الأرض فقد رد القوآن بالكذب و البهتان؛ و هذا القول و نحوه ليس من أقوال المسلمين و اليهود و النصارى؛ و إنما هو من أقوال الملاحدة المتفلسفة الذين بجعلون الملائكة قوى النفس الحديثة ، و يجعلون سجود الملائكة طاعة القوى للعقل ، و امتناع الشياطين عصيان القوى الحنيثة للعقل ؛ و نحو ذلك من المقالات التي يقولها أصحاب « رسائل اخوان الصفا » وأمثالهم من القوامطة الباطنية ومن سلك سيلهم من ضلال المتكلمة و المتعبدة و قد يوجد نحو هذه الاقوال في أقوال المفسرين التي لا إسناد لها يعتمد عليه .

و مذهب المسلمين؛ و اليهود و النصارى: ما أخبر الله فى القرآن و لم يكن فى المامورين بالسجود أحد من الشياطين لكن أبوهم ابليس هو كان مأمورا فامتنع و عصى و جعله بعض الناس من الملائكة لدخوله فى الأمر بالسجود و بعضهم من الجن لان له قبيلا و ذرية و لكونه خلق من نار و الملائكة خلقوا من نور .

و التحقيق أنه كان منهم باعتبار صورته و ليس منهم باعتبار أصله و لا باعتبار مثاله و لم يخرج من السجود لآدم أحد من الملائكة لا جبرائيل و لا ميكائيل و لا غيرهما ؛ و ما ذكره صاحب خواص القرآن و أمثاله من خلاف فأقوالهم باطله ، قد بينا فسادها و بطلانها بكلام مبسوط لس هذا موضعه .

و هذا مما استدل به أهل السنة على أن آدم و غيره من الأنبياء و الأولياء أفضل من جميع الملائكة لأن الله أمر الملائكة بالسجود له إكراما له، و لهذا قال ابليس ﴿ أَرَأَيْتُكُ هَذَا الذَى كُرَمْتُ عَلَى ١٧ : ٢٣ ﴾ فدل على أن آدم كرم على من سجد له .

12

و الجنة التي أسكنها آدم و زوجته عند سلف الامة و أهل السنة و الجماعة هي جنة الخلد و من قال الناجنة في الأرض بأرض الهند أو بأرض جدة و غير ذلك فهو من المتفلسفة و الملحدين او من اخوانهم المتكلمين المبتدعين فان هذا يقوله من يقوله من المتفلسفة و المعتزلة و الكتاب و السنة يرد هذا القول و سلف الأمة و أئمتها متذقون على بطلان هذا القول قال تعالى : ﴿ وَ إِذْ قَلْنَا لِلْلَائِكَةِ الْجَدُوا لَآدُم فَسَجَدُوا إِلَّا الْبَايِسِ أَنِّي وَ اسْتَكْسَر و كان من الكافرين، و قلنا يا آدم اسكن أنت و زوجك الجنة \_ إلى قوله تعالى \_ قلنا إهبطوا منها جميعا بعضكم لبعض عدو و لكم في الأرض مستقر و متاع إلى حين ٢: ٣٦ ﴾ فتد أخر أنه سبحانه أمرهم بالهبوط و أن بعضهم عدو بعض ' ثم قال : ﴿ وَ لَكُمْ فَى الْأَرْضُ مُسْتَقَرُّ وَ مَتَاعَ إِلَى حَيْنَ ﴾. و هذا يبين أنهم لم يكونوا فى الارض و انما اهبطوا إلى الارض؛ فانهم لو كانوا في الأرض و انتقلوا إلى أرض أخرى كانتقال قوم موسى من أرض إلى أرض لكان مستقرهم و متاعهم إلى حين في الأرض قبل الهبوط و بعده ، وكذلك قال في الاعراف لما قال ابليس ﴿ أَنَا خَيْرُ مِنْهُ ،

خلقتني من نار و خلقته من طين ٬ قال : اهبط منها فما يكون لك أن تتكبر

فيها ٧: ١٣ ﴾ .

- ٦٠ - قوله

فقوله: ﴿ اهبط منها فما يكون لك أن تتكبر فيها ﴾ يبين اختصاص السه بالجنة بهذا الحكم فإن الضمير فى قوله منها عائد إلى معلوم غير مذكور فى اللفظ ، و هذا بخلاف قوله: ﴿ اهبطوا مصراً فان لكم ما سألتم ٢: ﴿ اهبطوا فيه ، و قال هنا: ﴿ اهبطوا ﴾ لأن الهبوط يكون من علو إلى سفل و عند أرض السراة حيث كان بنو اسرائيل حيال السراة المشرفة على المصر الذى يهبطون إليه ، و من هبط من جبل إلى واد قيل له هبط .

و أيضاً فان بنى اسرائيل كانوا يسيرون و يرحلون ، و الذى يسير و يرحل إذا جاء بلدة يقال نزل فيها لأن فى عادته أنه يركب فى سيره فاذا وصل نزل عن دوابه : يقال : نزل العسكر بأرض كذا : و نزل القفل بأرض كذا ، لنزولهم عرب الدواب : و لفظ النزول كلفظ الهبوط فلا يستعمل هبط إلا إذا كان من علو إلى سفل .

\* و قوله: ﴿ ربنا ظلمنا أنفسنا و إن لم تغفر لنا و ترحمنا لنكونن من الحاسرين: قال: اهبطوا ﴾ الآيتين، فقوله هنا بعد قوله: ﴿ اهبطوا بعضكم لبعض عدو و لكم فى الارض مستقر و متاع إلى حين ٣٦: ٣٦ ﴾ يبين أنهم هبطوا إلى الارض من غيرها: و قال: ﴿ فيها تحيون و فيها تموتون و منها تخرجون ٧: ٢٥ ﴾ دليل على أنهم لم يكونوا قبل ذلك بمكان فيه يحيون و فيه يموتون و منه يخرجون، و إنما صاروا إليه لما أهبطوا من الحنة: و النصوص فى ذلك كثيرة و كذلك كلام السلف و الاثمة و فى الصحيحين عن أبى هريرة أن النبى صلى الله عليه و سلم قال:

احتج آدم و موسى فقال موسى: يا آدم أنت أبو البشر خلقك الله بيده و نفخ فيك من روحه و أسجد لك ملائكته فلماذا أخرجتنا و ذريتك من الجنة ؟ فقال له آدم: أنت موسى الذى اصطفاك الله برسالته و كلامه فهل تجرد فى التوراة: ﴿ و عصى آدم ربه فغوى ٢٠: ١٢١ ﴾ قال نعم، قال: فلماذا تلومنى على أمر قدره الله على قبل أن أخلق ؟ فقال: فجج آدم موسى، و مؤسى إنما لام آدم لما حصل له و ذريته بالخروج من الجنة من المشقة و النكد فلو كان ذلك بستانا فى الارض لكان غيره من من بساتين الأرض بعوض عنه . أ

۲ : ۷٥ ﴿ و ظللنا عليكم الغام و أنزلنا عليكم المن و السلوى ، كلوا
 من طيبات ما رزقناكم ؛ و ما ظلمونا و لكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾ .

فقد بين أن العصاة لا يضرونه ولا يظلمونه كعصاة المخلوقين ، فان ماليك السيد و جند الملك و أعوان الرجل و شركاؤه إذا عصوه فيما يأمرهم و يطلب منهم فقد يحصل له بذلك ضرر فى نفسه أو ماله أو عرضه أو غير ذلك ، و قد يكون ذلك ظلما له ، و الله تعالى لا يقدر أحد على أن يضره و لا يظلمه ، و إن كان الكافر على ربه ظهيرا ، فظاهرته على ربه و معاداته له و مشاقته و محاربته عادت عليه بضرره و ظلمه لنفسه و عقوبته فى الدنيا و الآخرة . "

٥٨:٢ ﴿ و ادخلوا الباب سجدًا و قولوا حطة ﴾ .

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الاسلام ابن تيميه ج : ٤، ص : ٣٤٩ . `

<sup>(</sup>٢) النبوات ص : ٩٣ .

قال أهل اللغة السجود فى اللغة هو الحضوع ، و قال غير واحد من المفسرين أمروا أن يدخلوا ركعا منحنين ، فإن الدخول مع وضع الجبهة على الأرض لا يمكن ، و قد قال تعالى ﴿ أَلَمْ تران الله يسجد له من فى الساوات و من فى الأرض ، و الشمس و القمر و النجوم و الجبال ، و الشجر و الدواب و كثير من الناس ٢٢ : ١٨ ﴾ و قال تعالى : ﴿ ولله يسجد من فى الساوات و الأرض طوعا و كرها ٢٢ : ١٨ ﴾ ، ومعلوم أن سجود كل شى محسبه ، ايس سجود هذه المخلوقات وضع جباهها على الأرض ؛ و قد قال النبي صلى الله عليه و سلم فى حديث أبى ذر لما غربت الشمس أنها تذهب قتسجد تحت العرش ؛ رواه البخارى و مسلم .

فعلم أن السجود اسم جنس؛ و هو كمال الخضوع لله ; و أعز ما فى الاينسان وجعه فوضعه على الأرض لله غاية خضوعه ببدنه ; و هو غاية ما يقدر على ذلك ؛ و لهذا قال النبي صلى الله عليه و سلم : أقرب ما يكون العبد من ربه و هو ساجد ؛ و قال تمالى : ﴿ واسجد و اقترب ٩٦ ﴾ .

7: ۲ ﴿ إِنَّ الذِينَ آمَنُوا وَ الذِينِ هَادُوا وَ النصارِي وَ الصَّابَئِينِ مَنَ آمَنَ بَاللهِ وَ اليَّوْمِ الآخرِ وَ عَمَلَ صَالِحًا فَلَهُمُ أُجْرِهُمْ عَنْدُ رَبِهُمْ وَلَا خُوفَ عَلَيْهُمْ وَ لَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ .

لما ذكر الملل الاربعة الذبن فيهم من هو محمود و سعيد ؛ قال تعالى : ﴿ مَن آمَن بَاللَّه وَ اليَّومِ الآخرِ وَ عَمَلَ صَالِحاً فَلَهُم أَجْرَهُم عَنْدُ رَبَّهُم وَ لا خُوفَ عَلَيْهُم وَ لا هم يحزنون ﴾ و روى النَّاس كابن أبي حاتم و غيره

<sup>(</sup>۱) فتاری ج ۲ ص ۵۳

بالأسانيد الثابتة عن سفيان عن ابن أبي نجيح عن مجاهد قال قال سلمان: سألت النبي صلى الله عليه و سلم عن أهل دين كنت معهم ؛ فذكر من صلاتهـم و عبادتهم ؛ فنزلت : ﴿ إِنَّ الذِّينِ آ منوا و الذينِ هادوا و النصاري والصابئين من آمن بالله و اليوم الآخر و عمل صالحاً الآية ﴾ ؛ وكذلك السدى عن أشياخه في تفسيره المعروف، قال: نزلت هذه الآية في أصحاب سلمان الفارسي ؛ بينا هو يحدث النبي صلى الله عليه و سلم إذ ذكر أصحابه فأخبره خبرهم فقال : كانوا يصومون ويصلون و يؤمنون بك و يشهدون أنك و النصارى و الصابئين من آمن بالله و اليوم الآخر ﴾ فقال : كان إيمان اليهود أنه من تمسك بالتوراة و بسنة موسى حتى جاء عيسى فلما جاء عيسى كان من تمسك بالتوراة و أخذ بسنة موسى فلم يدعها و لم يتبع عيسى كان هالكاً ، و إيمان النصاري أن من تمسك بالانجيل منهم و شرائع عيسي كان مؤمنا مقبولًا منه حتى جاء محمد صلى الله عليه و سلم ، فمن لم يتبع محمداً صلى الله عليه و سلم منهم و يدع ما كان عليه من سنة عيسى و الانجيل كان هالكا ، قال ابن أبي حاتم : روى عن سعيد بن جبير نحو هذا .

﴿ وَ الذِّينِ آمَنُوا ﴾ أولا المراد بهم أمة محمد، و أما ما يذكره طائفة من المفسرين في قوله: ﴿ إِنَّ الذِينَ آمنُوا ﴾ إِنْ فيهم أقوالا : أحدها: أنهم هم الذين آمنوا بعيسي قبل أن يبعث محمد ، قاله ابن عبـاس ٠ و الثانى : أنهم الذين آمنوا بموسى و عملوا بشريعته إلى أن جاء عيسى فآمنوا يه وعملوا بشريعته ' لِمَا أَنْ جَاءَ مُحمَّد ' و قالوا هذا قول السدى عن أشياخه ، أشباخه

و الثالث: أنهم طلاب الدين كحييب النجار و قس بن ساعدة و سلمان الفارسي و أبى ذر، و بحيرا الراهب، آمنوا بالنبى قبل مبعثه، فمنهم من أدركه و تابعه و منهم من لم يدركه • • • • • • • • •

و الخامس: أنهم المنافقون، و السادس: أنهم الذين آمنوا بالأنبياء الماضين والكتب المتقدمة؛ فلا يؤمنوا بك و لا بكتابك .

فهذه الأقوال ذكرها الثعلبي وأمثاله ولم يسموا قائلها ، وذكرها أبوالفرج الجوزي إلا السادس ، وسهى قائل الأولين ، و ذكر : أنهم المنافقون ، عن الثورى ، و هذه الأقوال كلها مبتدعة لم يقل الصحابة و التابعون لهم بإحسان شيئاً منها ، و ما نقل عن السدى غلط عليه ، و قد ذكرنا لفظه الموجود فى تفسيره المنقول بالاسناد الثابت فى تفاسير الذين يذكرون الأسانيد ، كتفسير عبد الرحمن بن أبي حاتم ، و تفسير أبي بكر بن المنذر ، و تفسير محمد بن جرير الطلمى ؛ و أمثال هذه التفاسير ، و ما نقل عن ابن عباس لا يثبت ؛ و هى أقوال باطلة ، فان من كان متمسكا بشريعة عيسى قبل أن يبعث محمد صلى الله عليه و سلم من غير تبديل ؛ فهم النصارى الذين أثنى الله عليهم ؛ وكذلك من عمسك بشريعة موسى قبل النسخ و التبديل ، فهم اليهود الذين أثنى الله عليهم ، و طلاب الدين كحبيب النجار كان على دين المسيح ، وكذلك بحيرا الراهب و غيره ، وكل من تقدم من الأنبياء و أمتهم يؤمنون بمحمد : فليس هذا من خصائص هذا النفر القليل ، "

وهذا يدل على أن الاسلام الذي هو إخلاص الدين لله مع الاحسان و هو العمل الصالح الذي أمر الله به، هو و الايمان المقرون بالعمل الصالح

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ص ٤٥١ .

متلازمان فإن الوعد على الوصفين ، وعد واحد و هو الصواب وانتفاء العقاب ؛ فإن انتفاء الحوف علة تقتضى انتفاء ما يخافه ، و لهذا قال : ﴿ لا خوف عليهم و لا هم يحزنون ﴾ لم يقل : لا يخافون ، فهم لا خوف عليهم ، و إن كانوا يخافون الله ؛ نني عنهم أن يحزنوا ؛ لأن الحزن إنما يكون على ماض ؛ فهم لا يحزنون بحال لا فى القبر و لا فى عرصات القيامة ؛ بخلاف الخوف فهم لا يحزنون بحال لا فى القبر و لا فى عرصات القيامة ؛ بخلاف الخوف فانه قد يحصل لهم قبل دخول الجنة و لا خوف عليهم فى الباطن ، كما قال تعالى : ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم و لا هم يحزنون الذين آمنوا و كانوا يتقون ١٠٠ ـ ٣٠ ﴾ . '

## هي الصابيئة هي

فإن الصابئة نوعان: صابئة حنفاء موحدون، و صابئة مشركون؛ فالأولون هم الذين أثنى الله عليهم بقوله تعالى: ﴿ إِن الذين آمنوا و الذين هادوا، و النصارى و الصابئين من آمن بالله و اليوم الآخر، و عمل صالحا فلهم أجرهم عند ربهم و لا خوف عليهم و لا هم يحزنون ﴾ فأثنى على من آمن بالله و اليوم الآربع: المؤمنين، آمن بالله و اليوم الآخر و عمل صالحا من هذه الملل الآربع: المؤمنين، و اليهود، و النصارى، و الصابئين؛ فهولا. كانوا يدينون بالتوراه قبل النسخ و التبديل، و الصابئون و التبديل، و كذلك الذين ماتوا بالإنجيل قبل النسخ و التبديل، و الصابئون الذين كانوا قبل هؤلاء كالمتبعين لملة إبراهيم إمام الحنفاء \_ صلى الله عليه، و صلى الله على محمد و على آل إبراهيم إنه و صلى الله على محمد و على آل الموراة و الانجيل.

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢١٩.

و هذا بخلاف المجوس و المشركين ، فانه ليس منهم مؤمن ، فلهذا قال الله تعالى : ﴿ إِن الذين آمنوا و الذين هادوا و الصابئين و النصارى و المجوس و الذين أشركوا ، إِن الله يفصل بينهم يوم القيامة ، إِن الله على كل شيء شهيد ٢٧ : ١٧ ﴾ فذكر الملل الست هؤلاء ، و أخبر أنه يفصل بينهم يوم القيامة ، لم يذكر في الست من كان مؤمنا ، إنما ذكر ذلك في الأربعة فقط .

ثم ان الصابئين ابتدعوا الشرك فصاروا مشركين، و الفلاسفة المشركون من هؤلاء المشركين، أما قدماء الفلاسفة الذين كانوا يعبدون الله وحده لا يشركون به شيئا، و يؤمنون بأن الله محدث لهذا العالم، و يقرون بمعاد الأبدان، فأولئك من الصابئة الحنفاء الذين أثنى الله عليهم.

ثم المشركون من الصابئة كانوا يقرون بحدوث العالم، كما كان المشركون من العرب تقر بحدوثه، و كذلك المشركون من الهند، و قد ذكر أهل المقالات أن أول من ظهر عنه القول بقدمه من هؤلا الفلاسفة المشركين هو أرسطو المسلود المشركين هو أرسطو المسلود المشركين هو أرسطو

٧: ٢ ﴿ ثُم قست قلوبكم من بعد ذلك فهى كالحجارة أو أشد قسوة ﴾ . قال الزجاج : ﴿ قست ﴾ فى اللغة غلظت و يبست و عست ; فقسوة القلب ذهاب اللين و الرحمة و الحشوع منه ; و القاسى و العاسى : الشديد الصلابة ; و قال ابن قتية : قست ; و عست ، و عتت أى يبست ، و قوة القلب المحمودة غير قسوته المذمومة ، فإنه ينبغى أن يكون قويا من

<sup>(</sup>١) الرد على المطقيين ص ٢٨٩ .

غير عنف، و لينا من غير ضعف و في الأثر: القلوب آنيه الله في أرضه، فأحبها إلى الله أصلبها، و أرقها و أصفاها، و هذا كاليد فانها قوية لينة، بخلاف ما يقسو من العقب، فإنه يابس لا لين فيه، و إن كان فيه قوة . `

٢: ١٨ ﴿ بلى من كسب سيئة و أحاطت به خطيئته ﴾ الآية ٠
 ذكر أن المشهور أن ﴿ السيئة ﴾ الشرك ، وقيل الكبيرة يموت عليها ،
 قاله عكرمة : قال مجاهد : هي الذنوب تحيط بالقلب ٠

قلت: الصواب ذكر أقوال السلف و إن كان فيها ضعيف، فالحجة تبين ضعفه، فلا يعدل عن ذكر أقوالهم لموافقتها قول طائفة من المبتدعة، و هم ينقلون عن بعض السلف أن هذه الآية أخطأ فيها الكاتب كما قيل فى غيرها، و من أنكر شيئا من القرآن بعد تواتر استتيب، فإن تاب و إلا قتل، و أما قبل تواتره عنده فلا يستتاب لكن يبين له، وكذلك الأقوال التي جاءت الأحاديث بخلافها: فقها، و تصوفا; و اعتقادا و غير ذلك .

و قول مجاهد صحیح : كما فی الحدیث الصحیح : إذا أذنب العبد نكت فی قلبه نكتـة سودا. ؛ الخ ، و الذی یغشی القلب یسمی « رینا » و « طبعا » و « ختما » و « قفلا » و نحو ذلك ، فهذا ما أصر علیه .

و « إحاطة الخطئية » إحداقها به فلا يمكنه الخروج ؛ و هذا هو البسل بما كسبت نفسه ؛ أى تحبس عما فيه نجاتها فى الدارين ؛ فان المعاصى قيد و حبس لصاحبها عن الجولان فى فضاء التوحيد و عن جنى ثمار الأعمال الصالحة .

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢٤.

و من المنتسبين إلى السنة من يقول: إن صاحب الكبيرة يعذب مطلقا، و الأكثرون على خلافه ؛ و أن الله سبحانه يزن الحسنات بالسيئات و على هذا دل الكتاب و السنة ؛ و هو معنى الوزن ؛ لكن تفسير « السيئة » بالشرك هو الأظهر ، لأنه سبحانه غاير بين المكسوب و المحيط ؛ فلو كان واحداً لم يغاير ، و المشرك له خطايا غير الشرك أحاطت به لأنه لم يتب منها .

و أيضاً : قوله ( سيئة ) نكرة ، و ليس المراد جنس السيئات الاتفاق .

و أيضاً: لفظ (السيئة) قد جاء فى غير موضع مرادا به الشرك . و قوله (سيئة) أى حال سيئة أو مكان سيئة و نحو ذلك ، كما فى قوله تعالى: ﴿ رَبّا آتّنا فى الدّنيا حسنة ﴾ أى حالا حسنة تعم الحير كله ، و هذا اللفظ يكون صفة ، و قد ينقل من الوصفية إلى الاسمية ، و يستعمل لازما أو متعديا ، يقال: ساء هذا الامر؛ أى قبح ، و يقال ساءنى هذا ، قال ابن عباس فى قوله : ﴿ و الذين كسبوا السيئات جزاء سيئة بمثلها ﴾ عملوا الشرك ، لانه وصفهم بهذا فقط ، و لو آمنوا لكان لهم حسنات ، وكذا للنرين لله قال : ﴿ كسب سيئة ﴾ لم يذكر حسنة ، كقوله تعالى : ﴿ للذين أحسنوا الحسنى ﴾ أى فعلوا الحسنى ، وهو ما أمروا به كذلك (السيئة) تتناول المحظور فيدخل فيها الشرك . '

<sup>(</sup>۱) بحموع فناوى شيخ الاسلام ابن تيميه ، الجديد ، الطبيعة الأولى ؛ الجزء الرابع عشر ؛ قسم التفسير الجزء الأول ص ٤٨ ـ . . . .

۲: ۸۷ – ۹۰ ﴿ و لقد آتینا موسی الکتاب ۶ قفینا من بعدد بالرسل ، و آتینا عیسی بن مریم البینات ، و أیدناه بروح القدس ، أفکلها جا کم رسول بما لا تهوی أنفسكم استكبرتم ، ففریقا كذبتم و فریقا تقتلون ﴾ ثم ذكر محمدا فقال ؛ ﴿ و لما جا هم كتاب من عند الله مصدق لما معهم و كانوا من قبل یستفتحون علی الذین كفروا ، فلما جا هم ما عرفوا كفروا به ، فلمنة الله علی الكافرین ، بئس ما اشتروا به أنفسهم أن یكفروا بما أنزل الله بغیا أن ینزل الله من فضله علی من یشا من عباده ، فباؤا بغضب عدلی غضب ، و للكافرین عذاب مهین ﴾ •

فذكر سبحانه أنه أرسل المسيح إليهم بالبينات بعد ما أرسل قبله الرسل و أنهم تارة يكذبون الرسل؛ و تارة يقتلونهم ، و ذكر أنه أرسل عيسى بالبينات ، لأنه جاء بنسخ بعض شرع التوراة بخلاف من قبله ؛ ولهذا لم يذكر ذلك عنهم ، و قال في موسى : إنه أتاه الكتاب لأنهم كانوا مقرين بنبوته : و لكن حرفوا كتابه في المعنى باتفاق و حرفوا اللفظ أحيانا و في بعض المواضع ، "

۲ : ۸۸ ﴿ و قالوا قلوبنا غلف : بل لعنهم الله بكفرهم فقليلا ما يؤمنون ﴾ .

و الغلف جمع أغلف ؛ و هو ذو العلاف الذي في غلاف ؛ مثل الأقلف كا نهم جعلوا المانع خلقة ، أي خلقت القلوب و عليها أغطية ، فقال الله تعالى: ﴿ بل لعنهم الله بكفرهم ﴾ . ا

<sup>(</sup>۱) النبوات ص ۱۵۵ .

﴿ وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا الآية ٢ : ٨٩ ﴾ • فكانت اليهود تقول للشركين : سوف يبعث هذا النبي و نقاتلكم معه فنقتلكم ، لم يكونوا يقسمون على الله بذاته ، و لا يسألون به به ، أو يقولون : اللهم ابعث هذا النبي الأمى لنتبعه و نقتل هؤلآء معه .

هذا هو النقل الثابت عند أهل التفسير ، و عليه يدل القرآن ؛ فانه قال تعالى: ﴿ و كانوا من قبل يستفتحون ﴾ و الاستفتاح الاستنصار ، وهو طلب الفتح و النصر به هو أن يبعث فيقاتلونهم معه فيهذا ينصرون ، ليس هو بأقسامهم به و سؤالهم به إذ لوكان كذلك لكانوا اسألوا أو أقسموا به نصروا ، و يكن الأمر كذلك ، بل لما بعث الله محمداً صلى الله عليه و سلم نصر الله من آمن به و جاهد معه على من خالفه .

و ما ذكره بعض المفسرين من أنهم كانوا يقسمون به أو يسألون به فهو نقل شاذ مخالف للنقول الكثيرة المستفيضة المخالفة له .

و قد ذكرنا طرفا من ذلك فى « دلائل النبوة » و فى كتاب « الاستغاثة الكبير » و كتب السير و دلائل النبوة و التفسير مشحونة بذلك ، قال أبو العالية و غيره : كأن اليهود إذا استنصروا بمحمد صلى الله عليه وسلم على مشركى العرب يقولون : اللهم ابعث هذا النبي الذي نجده مكتوبا عندنا حتى نغلب المشركين و نقتلهم ، فلما بعث الله محمداً و رأوا أنه من غيرهم كفروا به حسداً للعرب و هم يعلمون أنه رسول الله صلى الله عليه و سلم ؛ فأنزل الله تعالى هذه الآيات : ﴿ فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين ﴾ .

و روی محمد بن اسحاق عن عاصم بن عمر عن قتادة الانصاری عرب رجال من قومه قالوا: مما دعانا إلى الاسلام \_ مع رحمة الله و هداه \_ ما كنا نسمع من رجال يهود ، و كنا أهل شرك و أصحاب أوثان ، و كانوا أهل كتاب عندهم علم ليس عندنا ، و كانت لا تزال بيننا و بينهم شرور ، فاذا نلنا منهم بعض ما يكرهون قالوا لنا: قد تقارب زمان نبي يبعث الآن فنقتلكم معه قتل عاد و إرم \_ كثيراً ما كنا نسمع ذلك منهم \_ فلما بعث الله محمداً رسولا من عند الله أجبناه حين دعانا إلى الله و عرفنا ما كانوا يتواعدونا به فبادرناهم إليه فآمنا به و كفروا به ، ففينا و فيهم نزل هؤلاء الآيات التي في البقرة : ﴿ و لما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم و كانوا من قبل بستفتحون على الذين كفروا ؛ فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به ، فلمنة الله على الكافرين ﴾ .

و لم يذكر ابن أبى حاتم و غيره ممن جمع كلام مفسرى السلف إلا هذا ، و هذا لم يذكر فيه السؤال به عن أحد من السلف بل ذكروا الاخبار به ؛ أو سؤال الله أن يبعثه ، فروى ابن أبى حاتم عن أبى رزين عن الضحاك عن ابن عباس فى قوله تعالى : ﴿ و كانوا من قبل يستفتحون عملى الذين كفروا ﴾ قال : يستظهرون ، يقولون : نحن نعين محمداً عليهم و ليسوا كذلك ، يكذبون .

و روى معمر عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ وَكَانُوا مِنْ قَبِلْ يَسْتَفْتُحُونُ على الذين كفروا ﴾ قال: كانوا يقولون: إنه سيأتى نبى ﴿ فلما جاجم ما عرفوا كفروا به . و روی باسناده عن ابن اسحاق: حدثنا محمد بن أبی محمد قال أحبرنی عکرمة أو سعید بن جبیر عن ابن عباس أن یهود کانوا یستفتحوت علی الاوس و الخزرج برسول الله صلی الله علیه و سلم قبل مبعثه؛ فلما بعثه الله من العرب کفروا به و جحدوا ما کانوا یقولون فیه، فقال لهم معاذ بن جبل و بشر بن البراء بن معرور و داؤد بن سلمة: یا معشر یهود اتقوا الله و أسلموا فقد کنتم تستفتحون علینا بمحمد صلی الله علیه و سلم و نحن أهل شرك و تخبرونا بأنه مبعوث و تصفونه بصفته، فقال سلام بن مشكم أخو بی النضیر؛ ما جاءنا بشیء نعرفه و ما هو بالذی کنا نذکر لکم، فأنزل الله تعالی فی ذلك: ﴿ و لما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم و كانوا من قبل یستفتحون علی الذین کفروا فلما جاءهم ما عرفوا کفروا به فلعنة الله قبل الكافرین ﴾ .

و روى باسناده عن الربيع بن أنس عن أبي العالية قال : كانت اليهود تستنصر بمحمد صلى الله عليه و سلم على مشركى العرب يقولون : اللهم ابعث هذا النبي الذي نجده مكتوبا عندنا حتى نعذب المشركين و نقتلهم ، فلما بعث الله محمداً و رأوا أنه من غيرهم كفروا به حسداً للعرب ، و هم يعلمون أنه رسول الله صلى الله عليه و سلم ، فقال الله ﴿ فلما جامهم ما عرفوا كفروا به فلمنة الله على الكافرين ﴾ .

و أما الحديث الذي يروى عن عبد الملك بن هارون بن عنترة عن أبيه عن سعيد بن جبير عن ابن عباس: قال: كانت يهود خيبر تقاتل غطفان فكلما التقوا هزمت يهود، فعاذت بهذا الدعاء: اللهم إنا نسألك بحق محمد النبى الأمى الذى وعدتنا أن تخرجه لنا آخر الزمان إلا نصرتنا عليهم ، فكانوا إذا دعوا بهذا الدعاء هزموا غطفان ، فلما بعث النبى صلى الله عليه و سلم كفروا به ، فأنزل الله تعالى : ﴿ و كانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به ﴾ و هذا الحديث رواه الحاكم فى مستدركه و قال : أدت الضرورة إلا إخراجه ، و هذا بما أنكره عليه العلماء ، فان عبد الملك بن هارون من أضعف الناس ، و هو عند أهل العلم بالرجال متروك ، بل كذاب ، و قد تقدم ما ذكره يحيى بن معين و غيره من الاثمة فى حقه .

قلت: و هذا الحديث من جملتها ، و كذلك الحديث الآخر يرويه عن أبي بكر كما تقدم .

و مما يبين ذلك أن قوله تعالى ﴿ و كانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ﴾ إنما نزلت باتفاق أهل التفسير و السير فى اليهود والمجاورين للدينة أولا كبنى قينقاع و قريظة و النضير؛ وهم الذين كانوا يحالفون الأوس و الحزرج؛ وهم الذين عاهدهم النبى صلى الله عليه و سلم لما قدم المدينة؛ ثم لما نقضوا العهد حاربهم ، فحارب أولا بنى قينقاع ثم النضير ، و فيهم نزلت سورة الحشر \_ ثم قريظة عام الحندق ، فكيف يقال نزلت فى يهود خير و غطفان؟ فان هذا من كذاب جاهل لم يحسن كيف يكذب؛ و مما بين ذلك أنه ذكر فيه انتصار اليهود على غطفان لما دعوا بهذا الدعاء .

و هذا مما لم ينقله أحد غير هذا الكذاب، و لو كان هذا مما وقع لكان مما تتوفر دواعي الصادقين على نقله . . . . . . . . . . . . .

و أما ما تقدم ذكره عن اليهود و من أنهم كانوا ينصرون ، فقد بينا أنه شاذ ، و ليس هو من الآثار المعروفة فى هذا الباب ، فان اليهود لم يعرف أنها غلبت العرب بل كانوا مغلوبين معهم ؛ و كانوا يحالفون العرب فيحالف كل فريق فريقا كما كانت قريظة حلفاء الأوس ، و كانت النضير حلفاء الخزرج .

و أما كون اليهود كانوا ينتصرون على العرب فهذا لا يعرف بل المعروف خلافه ، و الله تعالى قد أخبر بما يدل على ذلك ، فقال تعالى : ﴿ ضربت عليهم الذلة أينها ثقفوا إلا بحبل من الله و حبل من الناس ؛ و باؤا بغضب من الله وضربت عليهم المسكنة ، ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات بايات الله و يقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات بايات الله بهنون بايات بايات الله بهنون بايات بايات بايات بهنون بايات بايات بهنون بايات بايات بهنون بايات بغير حق ، ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون بايات باي

فاليهود ـ من حين ضربت عليهم الذلة أينها ثقفوا إلا بحبل من الله و حبل من الناس ـ لم يكونوا بمجردهم ينتصرون لا على العرب ولا غيرهم، و إنما كانوا يقاتلون مع حلفائهم قبل الاسلام، و الذلة ضربت عليهم من حين بعث المسيح عليه السلام فكذبوه ؛ قال تعالى : ﴿ يا عيسى إنى متوفيك و رافعك إلى ، و مطهرك من الذين كفروا و جاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة ٣ : ٥٥ ﴾ و قال تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله كما قال عيسى بن مريم للحواريين من أنصارى إلى الله ، قال الحواريون نحن أنصار الله ؛ فآمنت طائفة من بي السرائيل و كفرت طائفة ، فأيدنا الذين آمنوا على عدوهم فأصبحوا ظاهرين السرائيل و كفرت طائفة ، فأيدنا الذين آمنوا على عدوهم فأصبحوا ظاهرين

31:18 € كانوا قد قتلوا يحيى بن زكريا وغيره من الانبياء عليهم الصلاة و السلام، قال تعالى: ﴿ و ضربت عليهم المسكنة ؛ و باؤا بغضب من الله ، ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله و يقتلون الانبياء بغير حق ذلك بما عصوا و كانوا يعتدون ٢: ٦١ € .

۱۰۲ - ۱۰۲ - ۱۰۳ (و لما جاهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ، نبذ فريق منهم من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون ، و اتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان و ما كفر سليمان و لكن الشياطين كفروا ، يعلمون الناس السحر ، و ما أنزل على الملكين ببابل هاروت و ماروت ، و ما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نخن فتنة فلا تكفر ، فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء و زوجه و ما هم بضارين به من أحد إلا بإذن الله ، و يتعلمون ما يضرهم و لا ينفعهم ؛ و لقد علموا لمن اشتراه ما له فى الآخرة من خلاق ؛ و لبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون ؛ و لو أنهم آمنوا و اتقوا لمثوبة من عند الله خير لو كانوا يعلمون » .

فذم سبحانه من عدل عن اتباع كـتاب الله و رسله و اتبع ما تتلوه الشياطين على عهد سليمان؛ و بين سبحانه أن سليمان لم يكفر ولكن الشياطين كفروا ، و أنهم يعلمون الناس السحر و ما أنزل عملى الملكين ببابل هاروت و ماروت ، و أن المكين ما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر ، و أخبر سبحانه أنهم لا يضرون به أحداً إلا بإذن

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوی شیخ الاسلام ابن تیمیه ج: ۱ ص ۲۹۲ ـ ۳۰۲ .

الله ، و أنهم يتعلمون ما يضرهم و لا ينفعهم ؛ ثم قال : ﴿ و لقد علموا لمن اشتراه ما له فى الآخرة من خلاق ﴾ أى نصيب ؛ أى هؤلآء يعلمون أن صاحبه لا نصيب له فى الآخرة : و إنما يطلبون أنهم يقضون به أغراضهم الدنيوية لما لهم فى ذلك من الهوى و ذلك ضار لهم لا نافع كما قال فى المشرك : ﴿ يدعو لمن ضره أقرب من نفعه ٢٢ : ١٣ ﴾ ثم قال تعالى : ﴿ و لو أنهم آمنوا و اتقوا لمثوبة من عند الله خير لو كانوا يعلمون ﴾ فبين سبحانه أنه بالايمان و التقوى يحصل من ثواب الله ما هو خير لهم من هذا ، فانهم إنما يطلبونه لما يرجون به من الخير لهم ، و هذا خير لهم . '

فأخبر سبحانه أن من اعتاض بذلك يعلم أنه لا نصيب له فى الآخرة و إنما يرجو بزعمه نفعه فى الدنيا كما يرجون بما يفعلونه من السحر المتعلق بالكواكب و غيرها مثل الرياسة و الأموال • أ

و سئل عن معنى قوله : ﴿ مَا نَسْخُ مَنْ آَيَةً أُو نَسَاهَا ﴾ و الله سبحانه لا يدخل عليه النسيان ؛ فأجاب :

أما قوله : ٢ : ١٠٦ ﴿ ما نسخ من آية أو نسها ﴾ ففيها قراءتان أشهرهما : ﴿ أو نسها ﴾ أى نسيكم إياها ؛ أى نسخنا ما أنزلناه ، أو اخترنا تنزيل ما نريد أن ننزله نأتكم بخير منه أو مثله ، و الثانية : ﴿ أو نسأها ﴾ بالهمز ، أى نؤخرها ، و لم يقرأ أحد نساها ، فمن ظن أن متى نسأها بمعى نساها فهو جاهل بالتربية و التفسير ، قال موسى عليه السلام : علمها عند ربى فى كتاب لا يضل ربى و لا ينسى ؛ و « النسيان » مضاف إلى العبد :

<sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح ص ١٠١ ج ٤٠ (٢) فناوى ج ١ ص ٢٣٦٠

كَمَا فَى قُولُه تَعَالَى: ﴿ سَتَقَرَئُكَ فَلَا تَسَى ؛ إِلّا مَا شَاءَ اللّه ﴾ و لهذا قرأها بعض الصحابة: ﴿ أو تنساها ﴾ أى تنساها يا محمد، و هذا واضح لا يخفي إلا على جاهل لا يفرق بين ننسأها بالهمز و بين ننساها بلا همز، و الله أعلى . `

۲ : ۱۱۱ – ۱۱۲ ﴿ و قالوا لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصارى ، تلك أمانيهم ، قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ، بلى من أسلم وجهه لله و هو محسن فله أجره عند ربه و لا خوف عليهم و لا هم يحزنون ﴾ .

قال ابن أبي حاتم حدثنا عصام بن داؤد، حدثنا آدم عن أبي جعفر عن الربيع عن أبي العالية في قوله: ﴿ بلي من أسلم وجهه لله ﴾ يقول: من أخلص لله ، قال ابن أبي حاتم و روى عن الربيع نحو ذلك ، و قال: ذكر عن يحيي بن آدم حدثنا ابن المبارك عن حيوة بن شريك عن عطاء بن دينار عن سعيد بن جبير: ﴿ من أسلم وجهه لله ﴾ قال من أسلم أخلص ، وجهه ؛ قال دينه ، و قال أبو الفرج: أسلم بميني أخلص ؛ و في الوجه قولان ؛ أحدهما أنه الدين ، و الثاني اليمل ، و قال البغوى : من أسلم وجهه لله أخلص دينه لله ، و قيل أخلص عبادته لله ، و قيل خضع و تواضع لله ، و أصل الاسلام الاستسلام و الخضوع : و خص الوجه لأنه إذا جاء بوجهه في السجود لم يبخل يسائر جوارحه ، و هو محسن في عمله قيل مؤمن ؛ و قيل مخلص .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج ۱۶ ص ۷۲ .

قلت قول من قال : خضع و تواضع لربه هو داخل فى قول من قال : أخلص دينه أو عمله أو عبادته لله ، و إن هذا إنما يكون أخضع له و تواضع له دون غيره ، فان العبادة و الدين و العمل له لا يكون إلا مع الخضوع له ، و التواضع و هو مستلزم لذلك ، و لكن أولئك ذكروا مع هذا أن يكون هذا الاسلام لله وحده ، فذكروا المعنيين ؛ الاستلزام وأن يكون لله ، و قول من قال : خضع و تواضع لله يتضمن أيضاً أنه أخلص عبادته و دينه لله ؛ فان ذلك يتضمن الخضوع و التواضع لله دون غيره . '

قال المفسرون و أهل اللغة: معنى الآية: أخلص دينه و عمله لله وهو محسن في عمله ، و قال الفراء في قوله: ﴿ فقل أسلمت وجهى لله ٣: ٢ ﴾ أخلصت عملى ، و قال الزجاج: قصدت بعبادتى إلى الله ، و هو كما قالوا: كما قد ذكر توجيهه في موضع آخر ؛ و هذا المعنى يدور عليه القرآن ، فان الله تعالى أمر أن لا يعبدوا إلا إياه ، و عبادته فعل ما أمر و ترك ما حظر ؛ و الأول هو إخلاص الدين و العمل ؛ و الشانى هو الاحسان ، و هو العمل الصالح ؛ و لهذا كان عمر يقول في دعائه: اللهم اجعل عملى كله صالحا ، و اجعله بوجهك خالصا ، و لا تجعل لاحد فيه شيئاً ، و هذ اهو الحالص الصواب ، كما قال الفضيل بن عياض في قوله : ﴿ ليبلوكم أيكم أحسن عملا ٢٠: ٢ ﴾ قال أخلصه و أصوبه ، قالوا : يا أبا على ما أخلصه و أصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصا و لم يكن صوابا لم يقبل ، و إذا و أصوبه ؟ قال ؛ إن العمل إذا كان خالصا و لم يكن صوابا لم يقبل ، و إذا كان صوابا و لم يكن صوابا ، و الخالص كان صوابا و لم يكن خالصا م يقبل ، و الخالص

<sup>(</sup>١) النبوات ص ٠٧ . .

أن يكون لله و الصواب أن يكون على السنة • `

۲: ۱۱۳ ﴿ و قالت اليهود ليست النصاري على شيء و قالت النصاري ليست اليهود على شيء و هم يتلون الكتاب ، كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم ، فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيها كانوا فيه يختلفون ﴾ ذكر محمد بن اسحاق عن محمد بن أبي محمد مولى زيد بن ثابت عن عكرمة أو سعيد بن جبير عن ابن عباس رضى الله عنه أنه لما قدم وفد نجران من النصارى على رسول الله صلى الله تعالى عليه و سلم أتتهم أحبــار اليهود ، فتنازعوا عند رسول الله صلى الله تعالى عليه و سلم ، فقال ربيع بن حرملة : ما أنتم على شي و كفر بعيسي و الانجيل جميعا فقال رجل من أهل نجران من النصارى لليهود: ما أنتم على شيء و جحد بنبوة موسى و كفر بالتوراة فأنزل الله تتالى ذلك فى قولها ﴿ و قالت اليهود ليست النصاري على شي و قالت النصاري ليست اليهود على شي و هم يتلون الكتاب ﴾ قال كل يتلو في كتابه تصديق ما كفر به أي تكفير اليهود بعيسى و عندهم التوراة فيها ما أخذ الله تعالى عليهم على لسان موسى بالتصديق بعيسي عايه السلام ، و في الانجيل باجابة عيسي بتصديق موسى عليه السلام و بما جاء به من التوراة من الله تعالى ، و كل يكفر بما في يدى صاحبه ؛ قال قتادة : ﴿ و قالت اليهود ليست النصارى على شيء ﴾ قال بلي ، قد كان أوائل النصارى على شيء و لكنهم ابتدعوا و تفرقوا ، ﴿ وَ قَالَتَ النَّصَارَى لَيْسَتَ اليَّهُودُ عَلَى شَيٌّ ﴾ قال بلي ؛ قد كان أوائل

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٦٣ .

اليهود على شيء ، و لكنهم ابتدعوا و تفرقوا ؛ فاليهود كذبوا بدين النصارى و قالوا ليسوا على شيء ، و النصارى كذبوا بجميع ما يتميز اليهود عنهم حتى فى شرائع التوراة التي لم ينسخها المسيح بل أمرهم بالعمل بها ، وكذبوا بكثير من الذي تميزوا به عنهم حتى كذبوا بما جاء به عيسى عليه السلام من الحق ، لكن النصارى و إن بالغوا فى تكفير اليهود و معاداتهم على الحد الواجب عن ابتدعوه من الغلو و الضلال فلا ريب أن اليهود لما كذبوا المسيح و صاروا كفاراً . ،

۲: ۱۱۵ ( و تله المشرق و المغرب ، فأينما تولوا فثم وجه الله و هذا قد قال فيه طائفة من السلف فثم قبلة الله أى فثم جهة الله و الوجه و الجهة كالوعد و العدة ؛ و الوزن و الزنة ؛ و المراد بوجه الله و جهة الله الوجه و الجهة و الوجهة الذى تله يستقبل فى الصلاة كما قال في أول الآية ( و تله المشرق و المغرب ) ثم قال : ( فأينما تولوا فثم وجه الله ) كما قال ( سيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم التى كانوا عليها ، قل تله المشرق و المغرب ، يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم ٢ : ١٤٢ ) فاذا كان تله المشرق و المغرب ( و لكل وجهة هو موليها ) و قوله : ( موليها ) أى متوليها أى مستقبلها ، فهذا كقوله موليها ) و قوله : ( موليها ) أى متوليها أى مستقبلها ، فهذا كقوله ، ( فأينما تولوا فثم وجه الله ) أى فأينما تستقبلوا فثم وجهة الله ، '

۲: ۱۱٦ ﴿ و قالوا اتخذ الله ولدا سبحانه ، بل له ما فى الساوات
 و الأرض ؛ كل له قانتون ﴾ فان كون المخلوق مملوكا لخالقه ، و هو

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ص ٢٠٠ ج ١ . (٢) الجواب الصحيح ج ٢ ص ١٣٧ .

مفتقر إليه فى حياته أو ليخلفه بعد موته و الرب غنى عن كل ما سواه و كل ما سواه فقير إليه وهو الحى الذى لا يموت ، و الوالد فى نفسه مفتقر إلى ولد مخلوق لا حيلة له فيه ، مخلاف من يشترى المملوك فانه باختياره ملكه ، و يمكنه إزالة ملكه ؛ فتعلقه به من جنس تعلقه بالإجانب، و الولادة بغير اختيار الوالد ، و الرب يمتنع أن يحدث شي بغير اختياره ، و الخاذ الولد هو عوض عن الولادة لمن لم يحصل له ، فهو أنقص فى الولادة و لهذا من قال بالايجاب الذاتى بغير مشيئتة و قدرته فقوله من جنس قول القائلين بالولادة الحاصلة بغير الاختيار ، بل قولهم شر من قول النصارى و مشركى العرب من بعض الوجوه ، كما قد بسط الكلام على هذا فى قفسير « قل هو الله أحد » و غيره . المناس قل هو الله أحد » و غيره . المناس قل الله الهو الله أحد » و غيره . المناس قل الله المناس المناس قل هو الله أحد » و غيره . المناس المنا

۲: ۱۲۱ ﴿ الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته ﴾ .
وكذلك لفظ التلاوة فانها إذا أطلقت في مثل قوله ﴿ الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته ﴾ تناولت العمل به ، كما فسره بذلك الصحابة و التابعون مثل ابن مسعود و ابن عباس و مجاهد و غيرهم ، قالوا : ﴿ يتلونه حق تلاوته ﴾ يتبعونه حق اتباعه ، فيحلون حلاله و يحرمون حرامه ؛ و يعملون بمحكمه و يؤمنون بمتشابهه ، و قيل : هو من التلاوة بمعنى الاتباع كقوله ﴿ و القمر إذا تلاها ۹۱ : ۲ ﴾ و هذا يدخل فيه من لم يقرأه ؛ و قيل : بل من تمام قراءته أن يفهم معناه و يعمل به ، كما قال أبو عبد الرحمن السلمى : حدثنا الذين كانوا يقرؤننا القرآن : عثمان

<sup>(</sup>١) النبوات ص ١٩ .

بن عفان ، و عبد الله بن مسعود و غيرهما ، أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي صلى الله عليه و سلم عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم و العمل ، قالوا : فتعلمنا القرآن و العلم و العمل جميعا .

و قوله ﴿ الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته ﴾ قد فسر بالقرآن و قد فسر بالتوراة ، و روى محمد بن نصر باسناده الثابت عرب ابن عباس : ﴿ يتلونه حق تلاوته ﴾ قال : يتبعونه حق اتباعه ، و روى أيضاً عن ابن عباس : ﴿ يتلونه حق تلاوته ﴾ قال : يجلون حلاله ويحرمون حرامه ، و لا يحرفونه عن مواضعه ؛ و قال قتادة : ﴿ يتلونه حق تلاوته أولئك يؤمنون به ﴾ قال : أولئك أصحاب محمد آمنوا بكتاب الله وصدقوا به و أحلوا حلاله و حرموا حرامه و عملوا بما فيه ، ذكر لنا ابن مسعود ، كن يقول : أن حق تلاوته أن يحل حلاله و يحرم حرامه ، و أن نقرأه كا أنزل الله و لا نحرفه عن مواضعه ، و عن الحسن : ﴿ يتلونه حق تلاوته أن يحل حلاله و يحرم خرامه ، و أن نقرأه كا أنزل الله و لا نحرفه عن مواضعه ، و عن الحسن : ﴿ يتلونه حق علمه ، و في رواية : يعملون به حق عمله ،

الرسول عن ينقلب على عقبيه ﴾ قال: أفي إذا حولت ، و المعنى أن الكعبة الرسول عن ينقلب على عقبيه ﴾ قال: أفي إذا حولت ، و المعنى أن الكعبة هي القبلة التي كان في علمنا أن نجعلها قبلتكم فان الكعبة و مسجدها و حرمها أفضل بكثير من بيت المقدس ؛ وهي البيت العتيق ، و قبلة ابراهيم و غيره

<sup>(</sup>١) الايمان ص ١٤١ .

من الانبياء ، ولم يأمر الله قط أحداً أن يصلى إلى بيت المقدس ؛ لا موسى و لا عيسى و لا غيرهما ، فلم نكن لنجعلها قبلة دائمة ، و لكن جعلناها أولا قبلة لنمتحن بتحويلك منها الناس ؛ فيتبين من يتبع الرسول عمرينقلب على عقبيه ، فكان فى شرعها هذه الحكمة . ا

۲: ۱۶۳ ﴿ و ما كان الله ليضيع ايمانكم ﴾ .

قال البراء بن عازب و غيره من السلف : أى صلاتكم إلى بيت المقدس . '

۲: ۱۵۹ (إن الذبن يكتمون ما أنزلنا من البينات و الهدى من بعد ما بيناه للناس فى الكتاب، أولئك يلعنهم الله و يلعنهم اللاعنون ﴾ فالبينات جمع بينة ، و هى الأدلة و البراهين التى هى بينة فى نفسها و بها يتبين غيرها ، يقال : بين الأمر أى تبين فى نفسه ، و يقال بين غيره فالبين اسم لما ظهر فى نفسه و لما أظهر غيره و كذلك المبين كقوله (فاحشة مبينة ﴾ أى متبينة ، فهذا شأن الأدلة ؛ فان مقدماتها تكون معلومة بنفسها كالمقدمات الحسية و البديهية و بها يتبين غيرها ، فيستدل معلومة بنفسها كالمقدمات الحسية و البديهية و بها يتبين غيرها ، فيستدل

و الهدى مصدر هداه هدى ؛ و الهدى هو بيان ما ينتفع به الناس و يحتاجون إليه ؛ و هو ضد الضلالة ، فالضال يضل من مقصوده ، و طريق مقصوده و هو سبحانه بين فى كتبه ما يهدى الناس فعرفهم ما يقصدون و ما يسلكون من الطرق عرفهم أن الله هو المقصود المعبود

على الخني بالجلى .

<sup>(</sup>۱) الایمان ص ۲۳۰ . (۲) فتاوی ج ۲ ص ۲۲۶ .

وحده ، و أنه لا يجوز عبادة غيره ، و عرفهم الطريق ؛ و هو ما يعبدونه به ، فني الهدى بيان المعبود و ما يعبد به ، و البينات فيها بيان الأدلة و البراهين على ذلك ، فليس ما يخبر به و يأمر به من الهدى قولا مجرداً عن دليله ليؤخذ تقليدا و اتباعا للظن ؛ بل هو مبين بالآيات البينات ، و هى الأدلة اليقينية و البراهين القطعية ؛ و ما كان عند أهل الكتاب من البينات الدالة على نبوة محمد و صحة ما جاء به أمور متعددة لبشارات كتبهم و غير ذلك ، فكانوا يكتمونه . ا

۲ : ۱٦٤ ﴿ إِن فَى خلق الساوات و الأرض و اختلاف الليل و النهار ، و الفلك التي تجرى فى البحر بما ينفع الناس ، و ما أنزل الله من الساء من ما وأحيا به الأرض بعد موتها ؛ و تصريف الرياح و السحاب المسخر بين الساء و الأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ و قال تعالى : ﴿ و هو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدى رحمته ، حتى إذا أقات سحابا ثقالا سقناه إلى بلد ميت ، فأنزلنا به الما وأخرجنا به من كل الشمرات ، كذلك نخرج الموتى ؛ لعلكم تذكرون ٧ : ٧٥ ﴾ و قال : ﴿ و نزلنا من الساء ماءاً مباركا فأنبتنا به جنات و حب الحصيد ٥٠ : ٩ ﴾ .

و مثل هذا كثير فى الكتاب و السنة ، يذكر سبحانه أنه فعل هذا بهذا ، كما دكر أنه أنزل الماء بالسحاب ، و أنه أحيا الارض بالماء ، والعلماء متفقون على اثبات حكمة الله فى خلقه و أمره : و اثبات الاسباب و القوى ؛ \_ كما قد ذكرنا أقوالهم فى موضعها \_ و ليس من السلف من

<sup>(</sup>١) النبرات ص ١٥٢ .

أنكر كون حركات الكواكب قد تكون من تمام أسباب الحوادث كما أن الله جعل هبوب الرياح و نور الشمس و القمر من أسباب الحوادث · `

٢: ١٦٥ ﴿ و من الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم
 كب الله و الذين آمنوا أشد حبا لله ﴾ .

فوصف الذين آمنوا بأنهم أشد حبا لله من المشركين ؛ و فى الآية قولان : .

قيل: يحبونهم كحب المؤمنين الله؛ و الذين آمنوا أشد حبا منهم لاوثانهم . `

وقیل: یحبونهم کما یحبون الله ، و الذین آمنوا أشد حبا لله منهم لله ؛ و هذا هو الصواب: لأنه قد قال: ﴿ و الذین آمنوا أشد حبا لله ) فلم یمکن أن یقال أن المشرکین یعبدون آلهتهم کما یعبد الموحدون الله ، بل کما یحبون \_ هم \_ الله ، فانهم یعدلون آلهتهم برب العالمین ، کما قال: ﴿ تالله إن كنا لنى ضلال مبین ، إذ نسویکم برب العالمین ﴾ ۲۲: ۱ ﴾ و قال: ﴿ تالله إن كنا لنى ضلال مبین ، إذ نسویکم برب العالمین ﴾ ۲۲: ۸۸ .

و قد قال بعض من نصر القول الأول فى الجواب عن حجة القول الثانى: قال المفسرون قوله: ﴿ الذين آمنوا أشد حبا لله ﴾ أى أشد حبا لله من المشركين لآلهتهم ، فيقال له: ما قاله هؤلاء المفسرون مناقض لقولك فانك تقول: إنهم يجبون الانداد كحب المؤمنين لله و هذا يناقض أن يكون المؤمنون أشد حبا لله من المشركين لأربابهم: فتبين

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقين ص ٢٨ . (٢) الأيمان ص ١٥٧ .

ضعف هذا القول و ثبت أن المؤمنين يحبون الله أكثر من محبة المشركين لله و لآلهتهم ؛ لأن أولئك أشركوا فى المحبــة و المؤمنون أخلصوها كلها لله .

و أضاً فقوله: ( كحب الله ) أضيف فيه المصدر إلى المحبوب المفعول ، و حذف فاعل الحب ، فإما أن يراد كما يحب الله ، من غير تعيين فاعل ، فيبقى عاما في حق الطائفتين ، و هذا يناقض قوله : ﴿ و الذين آمنوا أشد حبا لله ﴾ و إما أن يراد كحبهم لله ، و لا يجوز أن يراد كما يحب غيرهم لله ، إذ ليس في الكلام ما يدل على هذا مخلاف حبهم ، فأنه قد دل عليه قوله ؛ ﴿ و من الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كب الله ﴾ فأضاف الحب المشبه إليهم فكذلك الحب المشبه لهم ، إذ كان سياق الكلام يدل عليه ؛ إذا قال : يحب زيداً كحب عمرو أو يحب عليا كحب أبي بكر ، أو يحب الصالحين من غير أهله كحب الصالحين من أهله ، وقيل: يحب الباطل كحب الحق أو يحب سماع المكاء والتصدية كحب سماع القرآن و أمثال ذلك لم يكن المفهوم إلا أنه هو المحب للشبه و المشبه به ، و أنه يحب هذا كما يحب هذا ، لا يفهم منه أنه يحب هذا كما يحب غيره هذا ، إذ ليس الكلام ما يدل على محبة غيره أصلا . `

٢: ١٦٦ ﴿ إِذْ تَبِراً الذين اتبعوا من الذين اتبعوا ، و رأوا
 العذاب ؛ و تقطعت بهم الأسباب ﴾ .

قال الفضيل بن عياض عن ليث عن مجاهد : هي المودات التي

<sup>(</sup>۱) بجوع فناوی شیخ الاسلا ابن تیمیه ج ۸ ص ۳۵۹ .

كانت لغير الله ؛ و الوصلات التي كانت بينهم في الدنيا ﴿ و قال الذين البعوا لو أن لنا كرة فنتبرأ منهم كما تبرأوا منا ، كذلك يريهم الله أعمالهم حسرات عليهم ؛ و ما هم بخارجين من النار ﴾ فالأعمال التي أراهم الله حسرات عليهم هي الأعمال التي يفعلها بعضهم مع بعض في الدنيا كانت لغير الله ؛ و منها الموالاة و الصحبة و المحبة لغير الله . `

٢٠ - ١٦٨ - ١٧٠ ﴿ يا أيها الناس كارا مما فى الأرض حلالا طيبا و لا تتبعوا خطوات الشيطان ، إنه لكم عدو مبين ، إنما يأمركم بالسوء و الفحشاء ، و أن تقولوا على الله ما لا تعلمون ، و إذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا ، أو لو كان آباءهم لا يعقلون شيئاً و لا يهتدون ﴾ .

فاينما أذن للناس أن يأكاوا مما فى الأرض بشرطين : أن يكون طيبا و أن يكون حلالا ؛ ثم قال :

۲ : ۱۷۲ – ۱۷۳ ﴿ يَا أَيْهَا الذَيْنَ آدَمْرِا كَاوا مِن طيبات ما رزقناكم و اشكروا لله إن كنتم إياد تعبدون ؛ إنما حرم عليكم الميتة و الدم و لحم الحنزير و ما أحل به لغير الله ﴾ فأذن للؤمنين في الأكل مر الطيبات ؛ و لم يشترط الحل ، و أخبر أنه لم يحرم عليهم إلا ما ذكره ، فما سواه لم يكن محرما على المؤمنين ، و مع هذا فلم يكن أحله بخطانه ، بل كان عفواً ، كما في الحديث عن سلمان موقوفا و مرفوعا : الحلال ما أحله الله في كتابه و الحرام ما حرمه الله في كتابه و ما سكت عنه فهو بما عني الله في كتابه و الحرام ما حرمه الله في كتابه و ما سكت عنه فهو بما عني

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج ١٠ ص ٦٠٦ .

عنه ، و فى حديث أبى ثعلبة عن النبى صلى الله عليه و سلم : إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها ، و حد حدودا فلا تعتدوها ، و حرم حرمات فلا تنتهكوها ، و سكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان ؛ فلا تبحثوا عنها . `

قوله تعالى فى الميتة : ٢ : ١٧٣ ﴿ فَمَنَ اصْطَرَ غَيْرِ بَاغُ وَ لَا عَادَ فَلَا اثْهُمَ عَلَيْهِ ﴾ .

و قد ذهب طائفة من المفسرين إلى أن الباغي هو الباغي على الامام الذي يجروز قتاله ؛ و العادى هو العادى على المسلمين ؛ و هم المحارمون قطاع الطريق ؛ قالوا : فإذا ثبت أن الميتة لا تحل لهم ؛ فسائر الرخص أولى ، و قالوا : إذا اضطر العاصى بسفره أمرناه أن يتوب و يأكل و لا نبيح له اتلاف نفسه ؛ و هذا القول معروف عن أصحاب الشافعي و أحمد ، و أما أحمد و مالك فجوزا له أكل الميتة دون القصر و الفطر ، قالوا : و لأن السفر المحرم معصيته و الرخص للسافر إعانة على ذلك ، فلا تيجوز الاعامة على المعصية ، و هذه حجج ضعيفة ؛ أما الآية فأكثر المفسرين قالوا : المراد بالباغي الذي يبغي المحرم من الطعام مع قدرته على الحلال، و العادي الذي يتعدى القدر الذي يحتاج إليه ؛ و هذا التفسير هو الصواب دون الأول ، لأن الله أنزل هذا في السور المكية : الأنعام ، و النحل ، و في المدينة ليبين ما يحل و يحرم من الأكل، والضرورة لا تختص بسفر. و لو كانت في سفر فليس السفر المحرم مختصاً بقطع الطريق ؛ و الحروج على الامام و لم يكن على عهد النبي صلى الله عليه و سلم إمام يخرج عليه ،

<sup>(</sup>١) الإعان ص ٣٧ .

و لا من شرط الخارج أن يكون مسافراً ، و البغاة الذين أمر الله بقتالهم في القرآن لا يشترط فيهم أن يكونوا مسافرين ، و لا كان الذين نزلت الآية فيهم أو لا مسافرين ، بل كانوا من أهل العوالى ، مقيمين ؛ و اقتتلوا بالنعال و الجريد ، فكيف يجوز أن يفسر الآية بما لا تختص بالسفر ؛ وليس فيها كل سفر محرم ، فالمذكور في الآية لو كان كما قيل لم يكن مطابقا للسفر المحرم فانه قد يكون بلا سفر ، و قد يكون السفر المحرم بدونه ، و أيضاً فقوله : ﴿ غير باغ ﴾ حال من ﴿ اضطر ﴾ فيجب أن يكون حال اضطراره و أكله الذي يأكل فيه غير باغ و لا عاد فانه قال : ﴿ فلا اثم عليه ﴾ و معلوم أن الاثم إنما ينفي عن الأكل الذي هو الفعل لا عن نفس الحاجة إليه ، فهني الآية فن اضطر فأكل غير باغ و لا عاد ؛ و هذا ببين أن المقصود أنه لا يبغي في أكله و لا يتعدى ، و الله تعالى يقرن بين البغي و العدوان ، فالبغي ما جنسه ظلم ؛ والعدوان مجاوزة القدر المباح ، انتهى ، . "

٧ : ٧٧ ﴿ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق و المغرب ﴾ و قد فسر البر بالايمان و فسر بالتقوى ، و فسر بالعمل الذي يقرب إلى الله و الجميع حق ، و قد روى مرفوعا إلى النبي صلى الله عليه و سلم أنه فسر البر بالايمان ، قال محمد بن صر : حدثنا اسحاق بن ابراهيم حدثنا عبد الله بن يزيد المقرى و الملائى قالا : حدثنا المسعودى عن القاسم قال: جاء رجل إلى أبى ذر فسأله عن الايمان فقرأ : ﴿ ليس البر أن تولوا

<sup>(</sup>۱) مجموع فناوی شیخ الاسلا ابن تیمیه ج ۲۶ ص ۱۱۱ : ۱۱۲ -

وجوهكم ، إلى آخر الآية ﴾ فقال الرجل ليس عن البر سألتك فقال : جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه و سلم فسأله عن الذي سألتني عنه ، فقرأ عليه الذي قرأت عليك ؛ فقال له الذي قلت لى فلما أبى أن يرضى قال له : إن المؤمن الذي إذا عمل الحسنة سرته و رجا ثوابها و إذا عمل السيئة ساءته و خاف عقابها .

و قال : حدثنا اسحاق ؛ حدثنا عبد الرزاق ؛ حدثنا معمر عر. \_ عبد الكريم الجزري عن مجاهد أن أبا ذر سأل الني صلى الله عليه و سلم عن الايمان ؛ فقرأ عليه ﴿ ليس البر أن تولوا وحوهكم قبل المشرق و المغرب : إلى آخر الآية ﴾ و روى باسناده عن عكرمة قال : سئل الحسن بن على بن أبي طالب فقبله من الشام عن الايمان فقرأ : ﴿ لَيْسَ الْهُرَ أَنْ ﴿ هُ غُرْكُمْ تولوا وجوهكم قبل المشرق و المغرب ﴾ و روى ابن بطة باسناده عن مبارك بن حسان قال: قلت لسالم الأفطس: رحل أطاع الله فلم يعصه ، و رجل عصى الله فلم يطعه ، فصار المطيع إلى الله فأدخله الجنة ، و صار العاصى إلى الله فأدخله النار ، هل يتفاضلان في الإيمان ؟ قال : لا ، قال فذكرت ذلك لمطاء ، فقال سلهم الايمان طيب أو خبيث ؟ فان الله قال : ﴿ ليميز الله الخبيث من الطيب ، و يجمل الخبيث بعضه على بعض ؛ فيركمه جميعا : فيجعله في جهنم ، أولئك هم الخاسرون ٨ : ٣٧ ﴾ فسألتهم فلم يجيبوني ، فقال بمضهم إن الايمان يبطن ليس معه عمل ، فذكرت ذلك لعطاء ، فقال : سبحان الله ؛ أ ما يقرؤن الآية التي في البقرة : ﴿ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق و المغرب: و لكن البر من آمنٍ بالله و اليوم الآخر

و الملائكة و الكتاب و النبيين ﴾ قال : ثم وصف الله على هذا الاسم ما لزم من العمل، فقال : ﴿ و آتى المال على حبه ذوى القربي و اليتامي و المساكين و ابن السبيل و السائلين و فى الرقاب و أقام الصلاة و آتى الزكاة ، و الموفون بعهدهم إذا عاهـدوا ؛ و الصابرين في البأساء و الضراء و حين البأس ، أولئك الذين صدقوا و أولئك هم المتقون ﴾ فقال : سلهم هل دخل هذا العمل في هذا الاسم ، و قال : ﴿ و مر. أراد الآخرة و سعى لها سعيها و هو مؤمن ١٧ : ١٩ ﴾ فألزم الاسم العمل و العمل الاسم ٠٠٠ ﴿ أُولَئُكُ الذين صدقوا و أُولئُكُ هُمُ المتقونَ ﴾ فقوله: ﴿ صدقوا ﴾ أى فى قولهم : آمنوا ، كقوله : ﴿ قَالَتَ الْأَعْرَابِ آمَنَا ، قل لم تؤمنوا ؛ و لكن قولوا أسلمنا ، و لما يدخل الايمان في قلوبكم ، و إن تطيعوا الله و رسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئًا ؛ إن الله غفور رحيم ، إنما و أنفسهم في سبيل الله : أولئك هم الصادقون ٤٩ : ١٤ – ١٥ ﴾ أي هم الصادقون في قرطم: آمنا بالله ، بخلاف الكاذبين الذين قال الله فيهم: ﴿ إِذَا جَاءُكُ الْمُنَافَتُونَ قَالُوا نَشْهِدُ إِنْكُ لُرْسُولُ اللهُ : وَ اللهُ يَعْلَمُ إِنْكُ لرسوله و الله يشهد إن المنافقين لكاذبون ٦٣ : ١ ﴾ • ﴿

۲ : ۱۸۵ ﴿ شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن ، هـدى للناس و بينات من الهدى و الفرقان ﴾ ٠

فأنزله هاديا للناس، و بينات من الهدى و الفرقان؛ فهو يهدى

<sup>(</sup>١) الإعان ص ١٥١ ،

الناس إلى صراط مستقيم ، يهديهم إلى صراط العزيز الحميد الذي له ما في الساوات و ما الأرض بما فيه من الخبر و الأمر ، و هو بينات ، دلالات و براهين من الهدى من الأدلة الهادية المبينة للحق ، و من الفرقان المفرق بين الحق و الباطل و الخير و الشر و الصدق و الكذب، و المأمور و المحظور و الحلال و الحرام ، و ذلك أن الدليل لا يتم إلا بالجواب عن المعارض ، فالأدلة تشتبه كثيراً بما يارضها ، فلا مد من الفرق بين الدليل الدال عل الحق و بين ما عارضه ، ليتبين أن الذي عارضه باطل ، فالدليل يحصل مه الهدى و بيان الحق لكن لا بد مع ذلك من الفرقان الفرق بين ذلك الدليل و بين ما عارضه ، و الفرق بين خبر الرب و الحبر الذي يخالفه فالفرقان يحصل مه التمييز بين المشتبهات ، و من لم يحصل له الفرقان كأن في اشتباه وحيرة و الهدى التام لا يكون إلا مع الفرقان ، فلهذا قال أولا : ﴿ هدى للناس ﴾ ثم قال : ﴿ و بينات من الهدى و الفرقان ﴾ و البينات الادلة \_ على ما تقدم \_ و هي بينات من الهدى الذي هو دليل أن الأول هدى ، و من الفرقان الذي يفرق بين البينات و الشبهات و الحجج الصحيحة و الفاسدة ؛ فالهدى مثل أن يؤمر بسلوك الطريق إلى الله كما يؤمر قاصد الحج بسلوك طريق مكة مع دليل يوصُّولُهِ و البينات ما يدل ، و يبين أن ذلك هو الطريق : و أن العمالكه سالك للطريق لا ضال ، و الفرقان أن يفرق بين ذاك الطريق و غيره ، و بين الدليل الذي يسلكه و يدل الناس عليه ؛ و بين غيرهم بمن يدعى الدلالة ، و هو جاهل مضل ، و هذا و أمثاله مما يبين أن في القرآن الأدلة الدالة للناس على تحقيق ما فيه من الأخبار

و الأوامر كثير ؛ و قد بسط هذا في غير هذا الموضع . `

۲ : ۱۹۷ ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ الحَجِ فَلَا رَفْتُ وَ لَا فَسُوقَ وَ لَا جَدَالَ فِي الْحَجِ ﴾ .

فقالت العلما. في تفسير الفسوق ههنا هي المعاصي . `

٣ : ٢٠٠ ﴿ فَإِذَا قَضِيتُم مَنَاسَكُمُمْ فَاذَكُرُوا الله ﴾ .

و القضاء فى لغة العرب الإكال ؛ كما قال تعالى : ﴿ فقضاهن سبع سماوات ٤١ : ١٢ ﴾ أى أكملهن و أتمهن . ٣

٢ : ٢٠٨ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلِّمِ كَافَّةً ﴾ .

قال مجاهد وقتادة: نزلت فى المسلمين يأمرهم بالدخول فى شرائع الاسلام كلها، و هذا لا ينافى قول من قال: نزلت فى من أسلم من أهل الكتاب أو فيمن لم يسلم ؛ لأن هؤلاء كلهم مأمورون أيضاً بذلك ، و الجهور يقولون: ﴿ فى السلم ﴾ أى فى الاسلام ، و قالت طائفة : هو الطاعة ، و كلاهما ماثور عن ابن عباس ؛ و كلاهما حق ، فان الاسلام هو الطاعة .

و أما قوله: ﴿ كَافَةَ ﴾ فقد قيل: المراد ادخلوا كلكم، وقيل: المراد به أدخلوا في الاسلام جميعه ، و هـذا هو الصحيح ، فان الانسان لا يؤمر بعمل غيره ؛ و إنما يؤمر بما يقدر عليه .

و قوله : ﴿ ادخلوا ﴾ خطاب لهم كلهم ، فقوله : ﴿ كَافَـةَ ﴾ إِن أريد به مجتمعين لزم أن يترك الانسان الاسلام حتى يسلم غيره ، فلا

<sup>(</sup>١) النبوات ص ١٥٣٠ . (٢) الاعان ص ١٨٠٠

<sup>(</sup>٣) فتاوى ج ٢ ص ٣٤ .

يكون الاسلام مأموراً به إلا بشرط الغير له كالجمعـة ، و هـذا لا يقوله مسلم ، و ان أريد بكافة ؛ أي أدخلوا جميعكم ، فكل أوامر القرآن ، كقوله : ﴿ آمنوا بالله و رسوله ﴾ و ﴿ أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة ﴾ كلها من هذا الباب ؛ و ما قيل فيها كافة ، و قوله تعالى : ﴿ قَاتُلُوا الْمُشْرَكَيْنَ كافة ٩: ٣٦ ﴾ أي قاتلوهم كلهم لا تدعوا مشركا حتى تقاتلوه ؛ فأنها نزلت بعد نبذ العهود؛ ليس المراد: قاتلوهم مجتمعين أو جميعكم ، فان هذا لا يحب ؛ بل يقاتلون بحسب المصلحة ، و الجهاد فرض على الكفاية ، فاذا كانت فرائض الاعيان لم يؤكد المأمورين فيها بكافة ، فكيف يؤكد بذلك في فروض الكفاية ؟ و إنما المقصود تعميم المقاتلين ، و قوله : ﴿ كَمَا يقاتلونكم كَافة ٩ : ٣٦ ﴾ فيه احتمالان ؛ و المقصود أن الله أمر بالدخول في جميع الاسلام كما دل عليه هذا الحديث، فكل ما كان من الاسلام وجب الدخول فيه ؛ فان كان واجبا على الأعيان لزمـه فعله ، و إن كان واجبا على الكفاية اعتقد وجوبه ، و عزم عليه إذا تعين : أو أخذ بالفضل ففعله ، و إن كان مستحبا اعتقد حسنه و أحب فعله . `

۲: ۳۲ ﴿ كَان الناس أمة واحدة فعث الله النبيين مبشرين و منذرين . و أنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيها اختلفوا فيه و ما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جا تهم البينات بغيا بينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه ، و الله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ .

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢٢٥٠ .

كان النبي صلى الله عليه و سلم يقول إذا قام من الليل ما رواه مسلم فى صحيحه: اللهم وب جبرائيل و ميكائيل و اسرافيل ، فاطر الساوات و الأرض ، عالم الغيب و الشهادة ، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون ، اهدنى لما اختلفت فيه من الحق بإذنك إنك تهدى من تشاء إلى صراط مستقم . "

٢ : ٢١٧ ﴿ يَسَأَلُونَكُ عَنِ الشَهْرِ الْحَرَامُ قَتَالَ فَيْهُ ؛ قُلُ قَتَالَ فَيْهُ
 كبير ؛ ثم قال : و صد عن سبيل الله ؛ وكفر به و المسجد الحرام ،
 و إخراج أهله منه أكبر عند الله ﴾ .

و هذه الآية نزلت لما عير المشركون سرية المسلمين بأنهم قتلوا رجلا في الشهر الحرام ؛ و هو ابن الحضرمي ، فقال تعالى : ﴿ يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قتال فيه كبير ﴾ ثم بين أن ذنوب المشركين أكبر عند الله . '

٢١٩ ﴿ يَسْأَلُونُكُ عَنِ الْحَمْرِ وَ الْمَيْسِر ؛ قَلَ فَيْهِمَا أَثْمَ كَبِيرِ
 و منافع للناس ، و أثمهما أكبر من نفعهما ﴾ .

و المنافع التي كانت: قيل هي المال؛ وقيل هي اللذة؛ و معلوم أن الحمر كان فيها كلا هذين فانهم كانوا ينتفعون بثمنها و التجارة فيها، كما كانوا ينتفعون باللذة التي في شربها . . . . . وكذلك الميسر كانت النفوس تنتفع بما تحصله به من المال و ما يحصل به من لذة اللعب ، ثم قال

<sup>(</sup>١) شرح حديث النزول ص ٢٢ وكذا في النبوات ص ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج ١ ص ٢٣٣ .

﴿ و اثمها أكبر من نفعها ﴾ لأن الحسارة فى المقامرة أكثر ، و الألم و المضرة فى الملاعبة أكثر ؛ و لعل المقصود الأول لأكثر الناس بالخر إنما هو ما فيها من لذة الشرب ؛ و إنما حرم العوض فيها لأنه آخذ مال بلا منفعة فيه ، فهو آكل مال بالباطل كما حرم ثمن الخر و الميتة و الخنزير و الأصنام . . . فأعظم الفساد فى الخر و الميسر إفساد القلب الذى هو ملك البدن أن يصد عما خلق له من ذكر الله و الصلاة ، و يدخل فيما يفسد من التعادى و التباغض ، و الصلاة حق الحق ، و التحاب و الموالاة حق الحلق ، و التحاب و الموالاة حق الحلق .

٢ : ٢٢٢ ﴿ يسألونك عن المحيض، قل هو أذى فاعتزلوا النساء في المحيض، و لا تقربوهن حتى يطهرن ، فإذا تطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله ، إن الله يحب التوابين و يحب المتطهرين ﴾ .

عن حماد ، عن ثابت عن أنس رضى الله عنه أن اليهود كانوا إذا حاصت المرأة فيهم لم يؤاكلوها و لم يجامعوها فى البيوت ، فسأل أصحاب النبي صلى الله عليه و سلم ، فأنزل الله عز و جل و يسألونك عن المحيض قل هو أذى إلى آخر الآية ﴾ فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم : اصنعوا كل شيء إلا النكاح ؛ فبلغ ذلك اليهود فقالوا : ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئاً إلا خالفنا فيه ، فجاء أسيد بن حضير و عباد بن بشر فقالا يا رسول الله إن اليهود تقول كذا وكذا أفلا نجامعهن ؟ فغير وحه رسول الله صلى الله عليه و سلم حتى ظننا

<sup>(</sup>۱) بحموع الفتاوى ج ۲ ص ۱۶.

أن قد وجد عليهما فخرجا فاستقبلهما هدية من لبن إلى النبي صلى الله عليه و سلم فأرسل في أثرهما فسقاهما ، فعرفنا أنه لم يجد عليهما ، رواه مسلم . `

قال مجاهد ﴿ حتى يطهرن ﴾ حتى ينقطع الدم؛ فاذا تطهرن ؛ اغتسلن بالماء \_ و هو كما قال مجاهد \_ و إنما ذكر الله غايتين على قراءة الجمهور ، لأن قوله : ﴿ حتى يطهرن ﴾ غاية التحريم الحاصل بالحيض ، و هو تحريم لا يزول بالاغتسال و لا غيره ، فهذا التحريم يزول بانقطاع ، ثم يبقى الوطئ بعد ذلك جائز الشرط الاغتسال لا يبقى محرما على الاطلاق و لهذا قال: ﴿ فَاذَا تَطْهُرُنَ فَأَتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمْرِكُمُ اللَّهِ ﴾ و هذا كقوله ﴿ فَإِنْ طَلَقُهَا فَلَا تَحَلُّ لَهُ مِن بَعَدَ حَتَى تَنكُحَ زُوجًا غَيْرُهُ ٢ : ٢٣٠ ﴾ فنكاح الزوج الثاني غاية التحريم الحاصل بالثلاث ، فاذا نكحت زوجا غيره يعني ثانيا زال ذلك التحريم لكن صارت في عصمة الثاني ، فحرمت الأجل حقه لا لأجل الطلاق الثلاث ؛ فاذا طلقها جاز للزوج الأول أن يتزوجها و قد قال بعض أهل الظاهر : المراد بقوله : ﴿ فَاذَا تَطْهُرُنَ ﴾ أي غسلن فروجهن ؛ و لیس شیء لانه قد قال : ﴿ وَ إِنْ كُنتُم جَنَّبًا فَاطْهُرُوا ﴾ فالتطهر في كتاب الله هو الاغتسال؛ و أما قوله ﴿ إِنْ الله يحب التوابين و يحب المتطهرين ﴾ فهذا يدخل فيه المغتسل و المتوضى و المستنجى؛ لكن التطهر المعروف بالحيض كالتطهر المعروف بالجنابة والمراد به الاغتسال. '

٢ : ٢٢٣ ﴿نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم ﴾ .

١١) افتقاء الصراط المستقيم ص ٣٠ – ١١ – ١٢ .

<sup>(</sup>۲) فتاوی ج ۱ ص ٦٦ .

نافع عن ابن عمر أنه لما قرأ عليه: ﴿ نساؤكم حرث لـكم فأتوا حرثكم أنى شئتم ﴾ قال ابن عمر: أنها نزلت فى اتيان النساء فى أدبارهن، فن الناس من يقول غلط نافع على ابن عمر، و لم يفهم مراده: و كأن مراده أنها نزلت فى اتيان النساء من جهة الدبر فى القبل؛ فان الآية نزلت فى ذلك باتفاق العلماء، و كأنت اليهود تنهى عن ذلك و تقول: إذا أتى الرجل المرأة فى قبلها من دبرها جاء الولد أحول ، فأنزل الله هذه الآية .

و الحرث موضع الولد ، و هو القبل ، فرخص الله للرجل أن يطأ المرأة في قبلها من أي الجهات شاء ، و كان سالم بن عبد الله بن عمر ، يقول : كذب العبد على أبى ؛ و هذا بما يقوى غلط نافع على ابن عمر ، فان الكذب كانوا يطلقونه بإزاء الخطأ كقول عبادة « كذب أبو محمد » لما قال الوتر واجب ، و كقول ابن عباس : كذب نوف ؛ لما قال : إن موسى صاحب الخضر ليس هو موسى بني اسرائيل ، و من الناس مر يقول : إن ابن عمر هو الذي غلط في فهم الآية ، و الله يعلم أي ذلك يقول : إن ابن عمر هو الذي غلط في فهم الآية ، و الله يعلم أي ذلك كان ، لكن نقل عن ابر عمر أنه قال : أو يفعل هذا مسلم ، لكن بكل حال معنى الآية هو ما فسرها به الصحابة و التابعون ؛ و سبب النزول يدل على ذلك و الله أعلى . "

٢١ - ٢٢٨ - ٢٢٩ ﴿ و المطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروم ،
 و لا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله فى أرحامهن إن كن يؤمن بالله

<sup>(</sup>۱) فناوی ج ۲ ص ۱۷۵ .

و اليوم الآخر ، و بعولتهن أحق بردهن فى ذلك إن أرادوا اصلاحا ، و لهن مثل الذى عليهن بالمعروف ، و للرجال عليهن درجة : و الله عزيز حكيم ؛ الطلاق مرنان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ﴾ .

فعل المباح أحد أمرين ، إمساك بميروف أو تسريح بإحسان ، و أخبر أن الرجال ليسوا أحق بالرد إلا إذا أرادوا إصلاحا ، و جعل لهن مثل الذي عليهن بالمعروف ، و قال تعالى : ﴿ و إذا طلقتم النساء فالحن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بإحسان ٢ : ٢٣١ ﴾ وقال تعالى : ﴿ فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف ٢٣٢ ﴾ . . . و قال تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا يحل لهم أن ترثوا النساء كرها ، و لا تعضلوهن لتذهبوا بعض ما آتيتموهن إلا أن ترثوا النساء كرها ، و لا تعضلوهن بالمعروف ع : ١٩ ﴾ فقد ذكر أن يأتين بفاحشة مبينة ، و عاشروهن بالمعروف و المحاشرة بالمعروف ، و أن التراضى بالمعروف و التسريح بالمهروف و المحاشرة بالمعروف ، و أن المحروف و عليهن بالمعروف كا قال : ﴿ و لهن رزقهـن و كسوتهن بالمعروف ﴾ .

فهذا المذكور في القرآن هو الواجب العدل في جميع ما يتعلق بالنكاح من أمور النكاح، وهو حقوق الزوجين، فكما أن ما يجب للرأة عليه من الرزق و الكسوة هو بالمعروف، وهو العرف الذي يترفه الناس في حالها نوعا و قدراً و صفة و ان كان ذلك يتنوع بتنوع حالها من اليسار و الاعسار، و الزمان كالشتاء و الصيف، و الليل و النهار، و المكان فيطعمها في كل بلد مما هو عادة أهل البلد، وهو العرف بينهم، وكذلك فيطعمها في كل بلد مما هو عادة أهل البلد، وهو العرف بينهم، وكذلك

ما يجب لها عليه من المتعة و العشرة فعليه أن يبيت عندها و يطأها بالمعروف و يختلف ذلك باختلاف حالها و حاله ، و هذا أصح القولين فى الوطأ الواجب أنه مقدر بالمعرف لا بتقدير من الشرع \_ كا قررته فى غير هذا الموضع \_ و المثال المشهور هو النفقة فانها مقدرة بالئرف تتنوع بتنوع حال الزوجين عند جمهور المسلمين ، و منهم من قال : هى مقدرة بالشرع نوعا و قدراً ، مداً من حنطة أو مداً و نصفا ، أو مدين قياساً على الاطعام الواجب فى الكفارة على أصل القياس ، و الصواب المقطوع به ما عليه الأمة علماً و عملا قديما و حديثاً ، فان القرآن قد دل على خلك . '

۲: ۳۳۳ ﴿ و الوالدات يرضين أولادهن حولين كاملين ، لمن أراد أن يتم الرضاعة ؛ و على المولود له رزقهن و كسوتهن بالمعروف ، لا تكلف نفس إلا وسيها ، لا تضار والدة بولدها و لا مولود له بولده و على الوارث مثل ذلك ، فإن أرادا فصالا عن تراض منها و تشاور فلا جناح عليهما ، و إن أردتم أن تسترضيوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف ، و اتقوا الله و اعلموا أن الله بما تعملون بصير ﴾ مع قوله : ﴿ و إن كن أولات حمل فأنفقوا عليهن حتى يضعن حملهن ، فإن أرضين لكم فآتوهن أجورهن و أتمروا بينكم بمهروف ، و إن تعاسرتم فسترضع له أخرى ، لينفق ذو سية من سيته ، و من قدر عليه مرزقه فلينفق مما آتاه الله ، لا يكلف الله نفسا إلا ما آتاها ، سيجمل الله بعد عسر يسراً ٦٥ : ٢ ـ ٧ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۲۳۲ .

قوله تعالى : ﴿ حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ﴾ يدل على أن هذا تمام الرضاعة و ما بعد ذلك فهو غذاء من الأغذية ، و بهذا يستدل من يقول الرضاع بعد الحولين بمنزلة رضاع الكبير ، و قوله : ﴿ حُولَيْنَ كَامِلَيْنَ ﴾ يدل على أن لفظ الحولين يقع على حول و بعض آخر ، و هذا معروف فی کلامهم ، یقال : لذلان عشرون عاما إذا کمل ذلك : قال الفراء و الزجاج و غيرهما : لما جاز أن يقول : « حولين » و يريد أقل منهما ، كما قال تعالى : ﴿ فَمَن تَعْجِل فَى يُومِينِ ٢٠٣: ٣٠٣ ﴾ و معلوم أنه يتمجل في يوم و بعض آخر ، و تقول : لم أر فلاما يومين ، و إنما تريد يوما و بعض آخر ، قال : ﴿ كَاٰمِلَيْنَ ﴾ ليبين أنه لا يجوز أن ينقص منهما ، و هـذا بمنزلة قوله تعـالى : ﴿ تلك عشرة كامــــلة ٢: ١٩٦ ﴾ فان لفظ العشرة يقع على تسعة و بعض العاشر ، فيقال : أقمت عشرة أيام و إن لم يكملها ، فقوله هنــاك ﴿ كَامَّـلَةٌ ﴾ بمنزلة قوله هنا ﴿ كَامَلِينَ ﴾ . . . و ذكر أبو الفرج هل هو عام في جميع الوالدات أو يختص فى مطلقات ؟ على القولين ؟ و الخصوص قول سعيد بن جبير و مجاهد و الضحاك و السدى و مقاتل في آخرين ، و العموم قول أبي يقول لها أن تؤجر نفسها لرضاع ولدها سواء كانت مع الزوج أومطلقة قلت : الآية حجة عليهم ، فانها أوجبت للرضعات رزقهن و كسوتهر. بالمعروف ، لا زيادة على ذلك ، و هو يقول تؤجر نفسها بأجرة غير النفقة ، و الآية لا تدل على هذا بل إذا كانت الآمة عامة دلت على أنها

ترضع ولدها مع انفاق الزوج عليها كما لو كانت حاملا فانها ينفق عليها ، و تدخل نفقة الولد في نفقة الزوجية لأن الولد يتغذى بغذاء أمه ، وكذلك في حال الرضاع ، فان نفقة الحمل هي نفقة المرتضع ؛ و على هذا فلا منافاة بين القولين فان خصوه بالمطلقات أوجبوا نفقة جديدة بسبب الرضاع كما ذكر في سورة الطلاق ؛ و هذا محتص بالمطلقة .

و قوله تعالى: ﴿ حولين كاملين ﴾ قد علم أن مبدأ الحول من حين الولادة؛ و الكمال إلى نظر ذلك؛ فاذا كان من عاشر المحرم كان الكمال فى عاشر المحرم فى مثل تلك الساعة ، فان الحول المطلق هو اثنا عشر شهراً من الشهر الهلالى ، كما قال تعالى: ﴿ إِن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً فى كتاب الله ه : ٣٦ ﴾ و هكذا ذكر من العدة أربعة أشهر و عشر ؛ أولها من حين الموت و آخرها إذا مضت عشر بعد نظيره فاذا كان فى منتصف المحرم فآخرها خامس عشر المحرم و كذلك الأجل المسمى فى الديوع و سائر ما يؤجل بالشرع و بالشرط . . .

و ظاهر القرآن يدل على أن على الأم ارضاعه لأر. قوله: ﴿ يرضعن ﴾ خير في ميني الأمر ، و هي مسألة نزاع ، و لهذا تأولها من ذهب إلى القول الآخر ، قال القاضي أبو ييلى : و هذا الأمر انصرف إلى الآباء : لأن عليهم الاسترضاع لا على الوالدات بدليل قوله : ﴿ و على المولود له رزقهن و كسوتهن ﴾ و قوله ﴿ فآتوهن أجورهن ﴾ فلو كان متحتا على الوالدة لم يكن عليه الأجرة ، فيقال : بل القرآن دل على أن الابن على الأم الفعل و على الأب النفقة ولو لم يوجد غيرها تعين عليها ،

و هي تستحق الأجرة ولو لم يوجد غيرها ، و قوله تعالى : ﴿ لمن أراد أن يتم الرضاعة ﴾ دليل على أنه يجوز أن يربد إتمام الرضاع ، و يجوز الفطام قبل ذلك إذا كان مصلحة ، و قد بين ذلك بقوله تعالى : ﴿ فان أرادا فصالا عن تراض منهما و تشاور فلا جناح عليهما ﴾ و ذلك يدل على أنه لا يفصل إلا برضى الأبوين ، فلو أراد أحدهما الاتمام والآخر الفصال قبل ذلك كان الأمر لمن أراد الاتمام لأنه قال تعالى : ﴿ و الوالدات برضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ، و على المولود له رزقهن و كسوتهن ﴾ وقوله تعالى ﴿ يرضعن ﴾ ضيعة خبر ، ومعناه الأمر والتقدير الوالدة مأمورة بارضاعه حولين كاملين إذا أربد إتمام الرضاعة ، فان أرادت الاتمام كانت مأمورة بذلك ، وكان على الأب رزقها وكسوتها ؛ و إن أراد الأب الاتمام كان له ذلك : فانه لم يبح الفصال إلا بتراضيهما جميعا ، يدل ذلك قوله تعالى: ﴿ لمن أراد أن يتم الرضاعة ﴾ و لفظة « من » إما أن يقال هو عام يتناول هذا و هذا ، و يدخل فيه الذكر و الأثنى ، فمن أراد الاتمام أرضعن له ، و إما أن يقال قوله تصالى : ﴿ لَمَن أَرَادَ أَنْ يَتُّم الرضاعة ﴾ إنما هو المولود له و هو المرضع له ، فالأم تلد له و ترضع له ، كما قال تعالى ﴿ فان أرضعن لكم ﴾ و الأم كالأجير مع المستاجر : فان أراد الأب الاتمام أرضين له و إن أراد أن لا يتم فلا ، و على هذا التقدير فمنطوق الآية أمرهن بارضاعه عند إرادة الأب · و مفهومها أيضاً جواز الفصل بتراضيهها، يبقى إذا أرادت الائم درن الائب مسكونًا عنه. لكن مفهوم قوله تعالى ﴿ عن تراض ﴾ أنه لا بجوز كما ذكر ذلك

مجاهد و غيره ، و لكن تناوله قوله تعالى : ﴿ فَانَ أَرْضَعَنَ لَكُمْ فَٱتُوهِنَ أَجُورِهِنَ ﴾ فأنها إذا أرضعت تمام الحول فله أرضعت و كفته بذلك مؤنة الطفل ، فلولا رضاعها لاحتاج إلى أن تطعمه شيئاً آخر ، فني هذه الآية بين أن على الأم الاتمام إدا أراد الآب ، و في تلك بين أن على الأب الأجر إذا أبت المرأة : قال مجاهد : التشاور فيها دون الحولين إن أرادت أن تفطم و أبى ، فليس لها ، و إن أراد هو و لم ترد فليس له ذلك حتى يقع ذلك على تراض منها و تشاور غير ٠٠٠٠ (١) إلى ذلك حتى يقع ذلك على تراض منها و تشاور غير ٠٠٠٠ (١) إلى أنفسهها و لا رضاهها .

و قوله تعالى: ﴿ إذا سلم ما آتيتم بالمعروف ﴾ قال: إذا سلم أيها الآباء إلى أمهات الأولاد أجر ما أرضين قبل امتناعهن؛ روى مجاهد و السدى؛ و قيل: إذا سلم إلى الفرد أجرها بالمعروف، روى عن سعيد بن جبير و مقاتل، و قرأ ابن كثير: ﴿ أتيتم ﴾ بالقصر، و قوله تعالى: ﴿ و على المولود له رزقهن و كسوتهن بالمعروف ﴾ و لم يقل: و على الوالدين، كما قال: و الوالدات، لأن المرأة هي التي تلده، و أما الأب فلم يلده بل هو مولود له: و لكن إذا قرن بينهما قبل ﴿ و بالوالدين إحسانا ﴾ فأما مع الافراد فليس في القرآن تسميته والدا بل أبا، وفيه بيان أن الولد ولد للائب لا للائم؛ و لهذا كان عليه نفقته حملا و أجرة رضاعه، و هذا يوافق قوله تعالى: ﴿ يهب لمن يشاء انا ثا و يهب لمن يشاء الذكور ٤٢؛ ٤٩٤ ﴾ فجعله موهوبا للائب و جعل بيته بيته في قوله تعالى: ﴿ ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم ٢٤: ٦١ ﴾ و إذا كان الأب هو ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم ٢٤: ٦١ ﴾ و إذا كان الأب هو

<sup>(</sup>١) بياض في الأصل.

المنفق عليه جنينا و رضيعاً ، و المرأة وعاد ؛ فالولد زرع للائب ، قال تعالى : ﴿ نَسَاؤُكُمْ حَرَثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرَثُكُمْ أَنِّي شُنَّتُمْ ﴾ فالمرأة هي الأرض المزروعة و الزرع فيها للائب ، و قد نهى النبي صلى الله عليـه و سلم أن يستى الرجل ماءد زرع غيره ، يريد به النهني عن وطئي الحبالي ، فان ماء الواطي يزيد في الحمل كما يزيد الماء في الزرع ، و في الحـــديث الآخر الصَّحيج : لقد هممت أن ألعن لعنة تدخل معه في قبره كيف يورثه وهو لا يحل له ، و كيف يستعبده و هو لا يحل له ، و إذا كان الولد للا ب و هو زرعه كان هـذا مطابقاً لقوله صلى الله عليـه و سلم: أنت و مالك لابيك ، و قوله صلى الله عليه و سلم : إن أطيب ما أكل الرجل مر كسبه و أن ولده من كسبه، فقد حصل الولد من كسبه كما دلت عليمه هذه الآية ، فان الزرع الذي في الأرض كسب المزروع له الذي بذره و سقاه و أعطى أجرة الارض فان الرجل أعطى المرأة مهرها و هو أجر الوطق كما قال تعالى: ﴿ وَ لَا جَنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكُحُوهُنَ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَ أجورهن ﴾ و هو مطابق لقوله تعالى : ﴿ مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَ مَا كُسُبُ ۲:۱۱۱ ﴾ و قد فسر ﴿ مَا كَسَبُ ﴾ بالولد ، فالأم هي الحرث و هي الأرض التي فيهما زرع و الأب استأجرها بالمهر كما يستأجر الأرض ، و أنفق على الزرع بانفاقه لما كانت حاملا ، ثم أنفق على الرضيع كما ينفق المستأجر على الزرع و الثمر إذا كان مستوراً و إذا برز فالزرع هو الولد و هو من كسبه ، و هذا يدل على أن للا ب أن يأخـذ من ماله ما لا يضر به كما جات به السنة و أن ماله مباح ، و إن كان ملكا للابن فهو

مباح للائب أن يملكه ، و إلا بقى للائب ؛ فاذا مات و لم يتملكه و ورث عن الابن و للائب أيضاً أن يستخدم الولد فلا يضر به ، و في هذا وجوب طاعة الآب على الان إذا كان العمل مباحاً لا يضر بالابن ، فانه لو استخدم عبده فی . . . (١) أو اعتدی علیه لم يجز ' فالابن أولی ِ و نفع الابن له إذا لم يأخذه الأب بخلاب نفع المملوك ، فانه لمالكه كما أن ماله لو مات لمالكه لا لوارثه ، و دل ما ذكره على أنه لا يجوز للرجل أن يطأ حاملًا من غيره أنه إذا وظنُّها كان كستى الزرع يزيد فيه وينميه و يبقى له شركة فى الولد فيحرم عليه استعباد هذا الولد ، فلو ملك أمــة. حاملًا من غيرة وطئها حرم استعباد هذا الولد لأنه سقاه ، و لقوله صلى -الله عليه و سلم : كيف يستعبده و هو لا يحل له ، و كيف يورثه أى بجعله موروثًا منه و هو لا يحل له ، و من ظن المراد كف بجعله وإرثا؛ فقد غلط ، لأن تلك المرأة كانت أمة للواطئ؛ و العبد لا يحمل وارثا ؛ إنما بجمل موروثا ، فأما إذا استبرأت المرأة عـلم أنه لا زرع هنــاك ، و لو كانت بكراً أو عند من لا يطأها ففيه نزاع؛ و الأظهر جواز الوطئ لأنه لا زرع هناك ، و ظهور براءة الرحم هنـا أقوى من برا تها مر\_ الاستبراء بحيضة ، فان الحامل قد يخرج منها الدم مثل دم الحيض ، و إن كان نادراً .

و قد تنازع العلما على هو حيض أولا ؟ فالاستبراء ليس دليلا قاطعاً على براءة الرحم ، بل دليل ظاهر ، و البكارة وكونها كانت مملوكة

<sup>(</sup>١) يباض في الأصل .

له أو امرأة أول عـلى البراءة ، و إن كان البـالغ صادقا ، و أخبره أنه استبرأها حصل المقصود، و استبراء الصغيرة التي لم تحض و العجوز و الآيسة في غاية البعد، و لهذا اضطرب القائلون هل يستبرأ بشهر أو شهر و نصف، أو شهرين أو ثلاثة أشهر ، و كلها أقوال ضعيفة ، و ابن عمر رضي الله عنها لم يكن يستبرئ البكر و لا يعرف له مخالف من الصحابة ، و الني صلى الله عليه و سلم لم يأمر بالاستنراء إلا في المسبيات ؛ كما قال في سبايا أوطاس لا توطأ حامل حتى تضع ، و لا غير ذات حمل حتى تستبرأ يحيضة لم يأمر من ورث أمة أو اشتراها أن يستبرأها مع وجود ذلك في زمنه، فعلم أنه أمر بالاستبراء عند الجهل بالحال لا مكان أن تكون حاملا و كذلك إن ملكت و كان سيدها يطأها و لم يستبرأها ؛ لكن الني صلى الله عليه و سلم لم يذكر مثل هذا إذا لم يكن المسلمون يفعلون مثل هذا لا يرضى لنفسه أن يبيع أمتـه الحامل منـه بل لا يبـيـها إذا وطُّها حتى يستبرأها فلا يحتاج المشترى إلى استبراء ثان ، و لهـــــذا لم ينــه عن وطي الحبالي من ذات إذا ملكت بسيع أو هبة الآن هذا لم يكن يقسع، بل هذه دخل فی نهیه صلی الله علیـه و سلم أن یستی الرجل ماءه زرع غره .

و قوله تعالى : ﴿ و على المولود له رزقهن و كسوتهن بالممروف ٢٣٣ ﴾ و قال تصالى فى تلك الآية : ﴿ فَانَ أَرْضَعَنَ لَـكُمْ فَآ تُوهِنَ أَجُورِهِنَ 7 : 7 ﴾ يدل على أن هذا الأجر هو رزقهن و كسوتهن بالمعروف إذا لم يكن بينها مسمى يرجعان إليه ، و أجرة المثل إنما تقدر

بالمسمى ، إذا كان هناك مسمى يرجعان كما في البيع و الاجارة لما كان السلعة هي أو مثلها بثمن مسمى وجب ثمن المثل إذا أخذت بغير اختياره و كما قال النبي صلى الله عليه و سلم : من أعتق شركا له في عبد وكان له من المال ما يبلغ ثمن العبد قوم عليه قيمة عبد عدل فأعطى شركاؤه حصصهم ' و عتق العبد ؛ فهناك أقيم العبد لأنه و مثله يبـاع فى السوق فتعرف القيمة التي هي السعر في ذلك الوقت وكذلك الاجير و الصانع كما نهى النبي صلى الله عليـه و سلم في الحديث الصحيـح لعـلى أن يعطى الجازر من البدن شيئًا وقال: نحن نعطيه من عندنا فان الذبح وقسمة اللحم على المهدى فعليه أجرة الجازر الذي فعل ذلك ، و هو يستحق نظير ما يستحقه مثل إذا عمل ذلك لأن الجزارة معروفة و لها عادة معروفة ، و كذلك سائر الصناعات ، كالحياكة و الخياطة و البناء ؛ و قد كان من الناس من يخيط بالأجرة على عهده فيستحق هذا الخياط ما يستحقه نظراءه و كذلك أجير الخدمة يستحق ما يستحقه نظيره لأن لذلك عادة معروفة عند الناس، و أما الام المرضعة فهي نظير سائر الامهات المرضعات بعــد الطلاق، و ليس لهن عادة مقررة إلا اعتبار حال الرضاع بما ذكر ؛ وهي إذا كانت حاملًا منه و هي مطلقة استحقت نفقتها وكسوتها بالمعروف ، وهي في الحقيقة نفقة على الحمل ، و هذا أظهر قولي العلماء .

كما قال تعالى : ﴿ و إِن كَن أُولات حمــل فأنفقوا عليهن حتى يضعن حملهن ٦٠ : ٦ ﴾ .

و للعلماء هنا ثلاثة أقوال: أحدها : أن هذه النفقة نفقة زوجة

معتدة ؛ و لا فرق بين أن تكون حاملا أو حائلا ؛ و هذا قول من يوجب النفقة للبائن كما يوجبها للرجية كقول طائفة من الساف و الخلف و هو مذهب أبى حنيفة و غيره ، ويروى عن عمر و ابن مسعود ، و لكن على هذا القول ليس لكونها حاملا تأثير ، فانهم ينفقون عليها حتى تنقضى العدة سواء كانت حاملا أو حائلا .

القول الثانى: أنه ينفق عليها نفقة زوجة لأجل الحمل كأحد قولى الشافتى و إحدى الروايتين عن أحمد ، و هذا قول متناقض ، فانه إن كان نفقة زوجة فقد وجب لكونها زوجة لا لأجل الولد ، و إن كان لأجل الولد فنفقة الولد تجب مع غير الزوجة كما يجب عليه أن ينفق على سريته الحامل : إذا أعتقها ، و هؤلآء يقولون هل وجبت النفقة للحمل أو لها من أجل الحمل على قولين ، فات أرادوا لها من أجل الحمل أى لهذه الحامل من أجل حملها فلا فرق ، و إن أرادوا و هو مرادهم أنه يجب لها نفقة زوجة من أجل الحل فهنا تناقض ، فان نفقة الزوجة تيجب و إن لم يكن حمل ، و نفقة الحمل تبجب و إن لم تكن زوجة .

( و القول الثالث ) و هو الصحيح أن النفقة تجب للحمل ، ولها من أجل الحمل لكونها حاملا بولده فهى نفقة عليه ؛ لكونه أباه لا عليها لكونها زوجة ، و هذا قول مالك و أحد القولين فى مـ نـ فه الشافعى و أحمد : و القر آن يدل على هذا ، فأنه تعالى قال : ﴿ و إِن كَن أُولات حمل فأنفقوا عليهن حتى يضعن حملهن ﴾ ثم قال تعالى : ﴿ فَإِن أُرضَعن لَمُ لَكُمُ فَآ تُوهِن أُجورهن ﴾ و قال هنا ﴿ و على المولود له رزقهر ...

و كسوتهن بالمعروف ﴾ فجعل أجر الارضاع على من وجبت عليه نفيقة الحامل؛ و معلوم أن أجر الارضاع يجب على الآب لكونه أبا؛ فكذلك نفقة الحامل، و لأن نفقة الحامل و رزقها و كسوتها بالمعروف، و قيد جعل أجر المرضعة كذلك؛ و لأنه قال: ﴿ و على الوارث مثل ذلك ﴾ أي وارث الطفل، فأوجب عليه ما يجب على الأب.

و هذا كله يبين أن نفقة الحمل و الرضاع من باب نفقة الأب على ابنه لا من باب نفقة الزوج على زوجته ، و على هذا فلو لم تكن زوجة بل كانت حاملا بوط- شبهة يلحقه نسبـه أو كانت حاملا منـه ، و قد أعتقها وجب عليه نفقة الحمل ، كما يجب عليه نفقة الارضاع ، ولو كان الحمل لغيره كمن وطيُّ أمة غيره بنكاح أو شبهـة أو إرث فالولد هنا لسيد الأمة ، فليس على الواطىء شيء ، و إن كان زوجا ، ولو تزوج عبـد حرة فحملت منـه فالنسب ههنا لاحق لكن الولد حر و الولد الحر لا تجعب نفقته على أبيه العبد و لا أجرة رضاعـه فان العبـد ليس له مال ينفق منه على ولده و سيده لاحق له في ولده ، فان ولده إما حر و إما علوك لسيد الآمة ' نعم ! و لو كانت الحامل أمة والد حر مثل المفرور الذي اشترى أمة فظهر أنها مستحقة لغير البائع أو تزوج حرة فظهر أنها أمة فهذا الولد حر و إن كانت أمة علوكة لغير الواطئ، لأنه إنما وطئ من يعتدها مملوكة له أو زوجة حرة ، و بهذا قضت الصحابة لسيد الأمة بشراء الولد و هو فهنا الآن ينفق على الحامل كما ينفق على المرضعة له ؛ و الله سبحانه و تعالى أعلم .

<sup>. (</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۲۶۸ .

۲ : ۲۵۵ ﴿ وسع كرسيه الساوات و الأرض ﴾ . .

و الساوات فى الكرسى كحلقة ملقاة فى أرض فلاة ، و الكرسى فى العرش كحلقة ملقاة فى أرض فلاة ، و الربّ سبحانه فوق سماواته على عرشه بائن من خلقه ، ليس فى مخلوقاته شى من ذاته و لا فى ذاته شى من مخلوقاته . \

۲: ۲۰ ( لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي الآية )
 قال ابن عباس: إن امرأة كانت مقلاتا . . . . فكانت المرأة تنذر إن عاش لها ولد أن تجعل أحدهما يهوديا لكون اليهود كانوا أهل علم وكتاب و العرب كانوا أهل شرك و أوثان ، فلما بعث الله محمداً كان جماعة من أولاد الانصار تهودوا فطلب آبائهم أن يكرهوهم على الاسلام فأنزل الله تعالى : ﴿ إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي ﴾ . "

٢ : ٢٦٧ ﴿ يَا أَيْهَا الذين آمنوا أَنْفقوا من طيبات ما كستم
 و بما أخرجنا لكم من الأرض ﴾ .

فالأول يتضمن زكاة التجارة ، و الثانى يتضمن ما أخرج الله لنا من الأرض . ٣

۲ : ۲۸۶ – ۲۸۳ ﴿ لله ما فى الساوات و ما فى الارض و إن تبدوا ما فى أنفسكم إو تخفوه يحاسبكم به الله ، فيغفر لمن يشاء و يعدب من يشاء ، و الله على كل شىء قدير ، آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱ ص ۴۰۹ ، (۲) فتاوی ج ۲ ص ۱۵۹ .

<sup>(</sup>۳) بحموع الفتاوی ج ۲ ص ۲۸ .

و المؤمنون ، كل آمن بالله و ملائكته و كتبه و رسله لا نفرق بين أحد من رسله ، و قالوا سمعنا و أطعنا غفرانك ربنا و إليك المصير ؛ لا يكلف الله نفسا إلا وسعها ؛ لها ما كسبت و عليها ما اكتسبت ، ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ، ربنا و لا تحمل علينا اصراً كما حملته على الذين من قبلنا ، ربنا و لا تحملنا ما لا طاقة لنا به ؛ و اعف عنا ، و اغفر لنا ، و ارحمنا ، أنت مولانا ، فانصرنا على القوم الكافرين . ﴾

و قد روى مسلم في صحيحه عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : لما نزلت على رسول الله صلى الله عليــه و سلم ﴿ لله ما في السارات و ما في الأرض و إن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله الآية ﴾ اشتد ذلك على أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم فأتوا رسول الله صلى الله عليه و سلم ثم بركوا على الركب فقالوا أي رسول الله كلفنا ما نطيق من الصلاة و الصيام و الجهـــاد و الصدقة ، و قد نزلت عليك هـذه الآية و لا نطيقهـا ، قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : أ تريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين مر. قبلكم سممنا و عصينا ، بل قولوا سمعنا و أطعنا غفرانك ربنا و إليك المصير ، فلما اقتراها القوم و ذلت بها ألسنتهم أنزل الله تعالى في اثرها ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه و المؤمنون ، كل آمن بالله و ملائكته و كتبه و رسله لا نفرق بين أحد من رسله ، و قالوا سمعنا و أطعنــــا غفرانك ربنـا و إليك المصير ﴾ فلما فعلوا ذلك نسخها الله فأنزل الله ﴿ لَا يَكُلُفُ الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ؛

ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ قال نعم ﴿ ربنا و لا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ﴾ قال نعم ﴿ ربنا و لا تحملنا ما لا طاقة لنا به ﴾ قال نعم ﴿ و اعف عنا و اغفر لنــا و ارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ﴾ قال نعم ، فحذرهم النبي صلى الله عليه و سلم أن يتلقوا أمر الله بما تلقاه به أهل الكتابين و أمرهم بالسمع و الطاعـة ؛ فشكر الله لهم ذلك حتى دفع الله عنهم الآصار التي كانت على من كان قبلهم ، و قال في صفته صلى الله عليه و سلم : ﴿ يَضْعَ عنهم إصرهم و الأغلال التي كانت عليهم ٧ : ١٥٧ ﴾ فأخبر الله سبحانه أن رسوله عليه الصلاة و السلام يضع الآصار و الأغلال التي كانت على أهل الكتاب : و لما دعا المؤمنون بذلك أخبرهم الرسول أن الله قهـــد استجاب دعاءهم : و هـذا و إن كان رفعا للا يجـاب و التحريم فان الله يحب أن يؤخذ برخصه كا يكره أن تؤتى معصيته، و قد صح ذلك عن النبي صلى الله عليه و سلم . `

## سورة آل عمران

٣:١-٢ ﴿ الـم ، الله لا إله إلا هو الحي القيوم ﴾ . ذكر محمد بن جرير الطبرى في تفسيره ، قال : حدثنا المثني ، حدثنا اسحاق ، حدثنا ابن أبي جعفر \_ يعني عبد الله بن أبي جعفر الرازي \_ عن أبيه ، عن الربيع في قوله تعالى : ﴿ الـم ، الله لا إله إلا هو الحيي القيوم ﴾ قال : إن النصارى أتوا رسول الله صلى الله عليه و سلم فخاصموه فى عيسى بن مريم و قالوا له : من أبوه ؟ و قالوا عـلى الله الحكـذب و البهتان ؛ \_ لا إله إلا هو لم يتحذ صاحبة و لا ولدا \_ فقال لهم النبي صلى الله علبه و سلم : أنتم تعلمون أنه لا يكون ولدا إلا و هو يشبه أباه؟ قالوا : نعم ، قال : أ لستم تعلمون أن ربنـا حي لا يموت ، و أن عيسي يأتى عليه الفناء ؟ قالوا : بلي ؛ قال : أ لستم تعلمون أن بربنا قيم على كل شيء يكلائه و يحفظه و يرزقه ؟ قالوا : بلي ، قال : فَهْل يُمْلُك عيسي من ذلك شيئًا ؟ قالوا : لا ، قال : ألستم تعلمون أن الله لا يخفي عليه شيء في الأرض و لا في الساء؟ قالوا: بلي ، قال : فخهل يعلم عيسي من ذلك شيئًا إلا ما علم؟ قالوا: لا ، قال: فان ربنا صور عيسى في الرحم كيف شاءً ، قال : أ لستم تعلمون أن ربنا لا يأكل الطعام و لا يشرب الشراب و لا يحدث الحدث ؟ قالوا : بلي ، قال : أ لستم تعلمون أن عيسي حلته أمه كما تحمل المرأة ، ثم وضعته كما تضع المرأة ولدها ، ثم غذى كما يتغذى الصبي ؛ ثم كان يطعم الطعام و يشرب الشراب ؛ و يحدث الحدث ؟ قال الله ، قال : فكيف يكون هذا كما زعمتم ؟ قال ، فعرفوا ثم أبوا الا جحوداً ، فأنزل الله ﴿ الـم ، الله لا إله إلا هو الحي القيوم ﴾ . ' الله جموداً ، فأنزل الله ﴿ لا يتخذ المؤمنون الكافرين أوليا من دون المؤمنين ﴾ .

و هذه الآية مدنية باتفاق العلماء ، فان سورة آل عمران كلها مدنية ، و كذلك سورة البقرة و النساء و المائدة . . .

قد اتفق المفسرون على أنها نزلت بسبب أن بعض المسلمين أراد إظهار مودة الكفار، فنهوا عن ذلك \_ و هم لا يظهرون المودة للجمهور \_ و فى رواية الضحاك عن ابن عباس أن عبادة بن الصامت كان له حلفاء من اليهود، فقال يا رسول الله إن معى خمس مأة من اليهود و قد رأيت أن أستظهر بهم على العدو فنزلت هذه الآية .

و فى رواية أبى صالح أن عبد الله بن أبى و أصحابه من المنافقين كانوا يتولون اليهود يأتونهم بالإخبار يرجون لهم الظفر على النبي صلى الله عليه و سلم ، فنهى الله المؤمنين عن مثل فعلهم .

و روى عن ابن عباس أن قوما من اليهود كانوا يباطنون قوما من الأنصار ليفتنوهم عن دينهم، فنهاهم قوم من المسلمين عن ذلك، وقالوا اجتنبوا هؤلاً فأبوا، فنزلت هذه الآية .

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ١ ص ٥٩ .

و عن مقاتل بن حيان و مقاتل بن سليمان أنها نزلت فى حاطب بن أبى بلتعة و غيره كانوا يظهرون المودة لكفار مكة فنهاهم الله عرب ذلك . `

٣: ٣٨ ﴿ إِلَّا أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ تَقَاةً ﴾ .

قال مجاهد : لامصانعة ، و التقاة ليست بأن أكذب ، و أقول بلسابي ما ليس في قلبي ؛ فان هذا نفاق ، و لكن أفعل ما أقدر عليه ، كما في الصحيح عن النبي صلى الله عليـه و سلم أنه قال : من رأى منـكم منكراً فليغيره بيده ، فان لم يستطع فبلسانه ، فان لم يستطع فبقلـــبه ، و ذلك أضعف الايمان، فالمؤمن إذا كان بين الكفار و الفجار لم يكن عليه أن يجاهدهم بيده مع عجزه ؛ و لكن إن أمكنه بلسانه و إلا فبقلبه مع أنه لا يكذب ؛ و يقول بلسانه ما ليس فى قلبه ، إما أن يظهر دينـه و إما أن يكتمه و هو مع هذا لا يوافقهم على دينهم كله بل غايته أن يكون كؤمن آل فرعون و امرأة فرعون ، و هو لم يكن موافقـــا لهم على جميع دينهم و لا كان يكذب ؛ و لا يقول بلسانه ما ليس في قلبه ، بل كان يكتم إيمانه ؛ وكتمان الدين شيء و إظهار الدين الباطل شيء آخر ، فهذا لم يبحه الله قط إلا لمن أكره بحيث أبيح له النطق بكلمة الكفر و الله تعالى قد فرق بين المنافق و المكره .

٣ : ٣١ ﴿ قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهِ فَاتْبَعُونَى يَحْبُبُكُمُ اللَّهِ ﴾ .

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٢٦٠ ·

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوبة ج ٣ ص ٢٦٠ ٠

فقوله ﴿ يَجببكم ﴾ جواب الأمر فى قوله : فاتبعونى ، و هو بمنزلة الجزاء مع الشرط و بهذا جزم ، و هذا ثواب عملهم ، و هو اتباع الرسول ، فأثابهم الله على ذلك ، بأن أحبهم . \

٣ : ٣ ﴿ إِنَ اللهِ اصطفى آدم و نوحا و آل ابراهيم و آل عمران على العالمين ﴾ و قوله : ﴿ إِلَّا آل لوط نجيناهم بسحر ٤ : ٥٥ ﴾ و قوله : ﴿ ادخلوا آل فرعون أشـد العـذاب ٤٠ : ٤٦ ﴾ و قوله : ﴿ سَلَامَ عَلَى إِلَّ يَاسِينَ ٣٧ : ١٣٠ ﴾ و منه قوله صلى الله عليه و سلم : اللهم صل على آل أبي أوفي، و كذلك لفظ أهل البيت، كقوله تعالى ﴿ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهُلُ البِّيتِ ١١ : ٧٣ ﴾ فان ابراهيم داخل فيهم ، و كذلك قوله : من سره أن يكتال بالمكيال الأوفى إذا صلى علينا فليقل: اللهم صل على محمد النبي الحديث، و سبب ذلك أن لفظ الآل أصله أول ، تحركت الواو و الفتح ما قبلها ، فقلت ألفا فقيل آل ، و مشله باب ، ناب ، و في الأفعال قال وعاد و نحو ذلك ، و من قال : أصله أهل فقلبت الهاء ألفا فقد غلط؛ فانه قال ما لا دليل عليه، و ادعى القلب الشاذ بغير حجة مع مخالفته للا صل ، و أيضاً فان لفظ الأهل يضيفونه إلى الحاد و إلى غير المعظم كما يقولون : أهل البيت ، و أهل المدينة : و أهل الفقير و هذا المسكين ، و أما آل فانما يضاف إلى معظم من شاله أن يؤول غيره أو يسوسه فيكون ما له إليه و منه الايالة ، و هي السياسة : فآل الشخص هم من يؤوله و يؤول إليه و يرجع إليـه و نفسه

<sup>(</sup>١) الاعان ص ٢٧٨ .

هى أول و أولى من يسوسه و يؤول إليه ، فلهذا كان لفظ آل فلان متناولا له و لا يقال هو مختص به ، بل يتناوله و يتناول من يؤوله ، فلهذا جاء فى أكثر الألفاظ كا صليت على آل ابراهيم ، و كما باركت على آل ابراهيم ، و جاء فى بعضها ابراهيم نفسه لأنه هو الأصل فى الصلاة و الزكاة و سائر أهل بيته إنما يحصل لهم ذلك تبعا ؛ و جاء فى بعضها ذكر هذا و هذا تنبيها على هذين . `

٣ : ٨١ ﴿ و إِذ أَخَـذ الله ميثاق النبيين كما آتيتكم من كتاب و حكمة ، ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به و لتنصرنه ؛ قال أقررتم و أخذتم على ذلك إصرى ، قالوا أقررنا ، قال فاشهدوا و أنا معكم من الشاهدين ﴾ .

عن على بن أبى طالب أبه قال: لم يبعث الله نبيا \_ آدم و من بعده \_ إلا أخذ عليه العهد في محمد و أمره و أخذ العهد على قومه ليؤمنن به ، و لئن بعث و هم أحيا ولينصرنه ، و كذلك عن ابن عباس أبه قال : ما بعث الله نبيا إلا أخذ عليه العهد لئن بعث محمد و هو حى ليؤمنن به ، و أمره أن يأخذ الميثاق على أمته إن بعث محمد و هم أحيا ليؤمنن به و لينصرنه ، و قال بعض العلماء : أخذ الميثاق على النبيين و أمتهم فاجتزأ بذكر الانبياء عن ذكر الامم ، لأن فى أخذ الميثاق على المتبوع دلالة على أخذه على التابع ، و حقيقة الامر أن الميثاق إذا أخذ على الانبياء الايمان دخل فيه غيرهم لكونه تابعا لهم ، و لأنه إذا وجب على الانبياء الايمان

<sup>(</sup>۱) فتاری ج ۱ ص ۱۹۶ .

به و نصره فوجوب ذلك على من اتبعهم أولى و أحرى ، و لهـذا ذكر عن الأنبياء فقط؛ و قد قبل إن المراد بأخذ الميثاق على الأنبياء هو أخذه على قومهم ؛ فانهم هم الذين يدركون النبي الآتي ، و قالوا هي قراءة ابن مسعود و أبي بن كعب : و إذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب : و زعم بعضهم أن هذه القراءة هي الصواب؛ و الأولى غلط من الكتاب و هذا قول باطل ، و لو لا أنه ذكر لما حكيته ، فان ما بين لوحي المصحف متواتر ، و هذا القر آن صريح في أن الله أخذ الميثاق على النبيين فلا يلتفت إلى من قال إنما أخذ على أمهم : لكن الأنبياء أمروا أن يلتزموا هذا الميثاق مع علم الله ، و علم من أعلمه منهم أنهم لا يدركونه ، كما نؤمن نحن بما تقدمنا من الأنبيا ، و الكتب و إن لم ندركهم و أمر الجميع بتقدير إدراكه أن يؤمنوا به و ينصروه ، كما أن النبي صلى الله عليه و سلم أخبرنا بنزول عيسى بن مريم من السياء على المنارة البيضا. شرقى دمشق ، و أخبر أنه يقتل المسيح الدجال فنحن مأمورون بالايمان بالمسيح الدجال ، و أكثر المسلمين لا يدركون ذلك ، بل إنما يدركه بعضهم .

قال طاؤس: أخذ الله ميثاق النبيين بعضهم على بعض، ثم جامكم رسول مصدق لما معكم لتؤمن به و لتنصرنه فقال هذه الآية لأهل الكتاب أخذ الله ميثاقهم أن يؤمنوا بمحمد و يصدقوه ؛ يعنى بذلك أن من أدرك نبوة محمد منهم ، يعنى هم الذين أدركهم العمل بالآية و إلا فذكر أس الميثاق أخذ على النبيين بعضهم على بعض ، و لكن ذلك عهد و اقرار مع العلم بأنهم لا يدركونه ، و كذلك عن السدى : لم يبعث الله نبيا قط مع العلم بأنهم لا يدركونه ، و كذلك عن السدى : لم يبعث الله نبيا قط

من لدن لوح إلا آخذ ميثاقه ليؤمنن بمحمد و لينصرنه ؛ إن خرج و هو حى، و إلا آخذ على قومه أن يؤمنوا به و ينصروه إن خرج و هم أحياء، و قال محمد بن اسحاق : ثم ذكر ما آخذ عليهم و على أنسائهم الميشاق بتصديقه إذا هو جامهم ، و إقرارهم به على أنفسهم فقال : ﴿ و إِذْ أُخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب و حكمة ثم جاءكم الآية ﴾ .

و قوله: ﴿ رسول مصدق لما معكم ﴾ متناول لمحمد بالاتفاق ، فان رسالته كانت عامة ؛ و قد قال الله له: ﴿ و أنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب و مهيمنا عليه ه : ٤٨ ﴾ فكتابه مهيمن على ما بين يديه من كتب الساء و قد أوجب الله على أهسل الكتابين و سائر أهل الأرض الايمان به ، و هذا مذكور في غير موضع من القرآن و الحديث ، و هو مع أنه اجماع من المسلمين فهو معلوم بالاضطرار من دينه متواتر عنه كما تواتر عنه غزوة اليهود و النصارى .

و هل يدخل فى ذلك غيره من الرسل؟ فيه قولان: قيل إن الله أخذ ميثاق الأول من الأنبياء أن يصدق التالى و ينصره ، و أمره أن يأخذ الميثاق على قومه بذلك، و قيل: بل هذا الرسول هو محمد خاصة، و هذا قول الجمهور و هو الصواب ، لأن الأنبياء قبله إنما كانت دعوتهم خاصة ، لم يكونوا مبعوثين إلى كل أحد ، فاذا لم يدخل فى دعوته جميع أهل زمنهم و من بعدهم كيف يدخل فيها من أدركهم من الأنبياء قبلهم، و الله تعالى قد بعث فى كل قوم نبيا كما قال تعالى : ﴿ إنا أرسلناك بالحق بشيراً و نذيراً ؛ و إن من أمة إلا خلا فيها نذير ٣٥ : ٢٤ ﴾

وقال: ﴿ وَلَقَدَ بَضَا فَى كُلُ أُمَّةً رَسُولًا أَنَ اعْبَدُوا الله و اجتنبوا الطاغوت ١٦ : ٣٦ ﴾ و كذلك قوله: ﴿ لَتُؤْمَنُنُ بِهُ وَ لَـتَنْصُرُنُهُ ﴾ و النصرة مع الايمان به هو الجهاد، و نوح و هود و نحوهم من الرسل لم يؤمروا بجهاد، و لكن موسى و بنو اسرائيل أمروا بالجهاد.

و قوله: ﴿ لَمَا ﴾ هذه اللام تسمى « الموطئة للقسم » فات الكلام إذا كان فيه شرط متقدم ، و قسم كان جواب القسم يسد مسد جواب الشرط و القسم جميعا و أدخلت اللام الموطئة على أداة الشرط ، و « ما » هنا شرطية ، و اللام في قوله « لتؤمنن به » هي جواب القسم ، و نظير « اللام الموطئة » في قوله : ﴿ وَ لَئُنَ أُتِيتَ الذِينَ أُوتُوا الكتاب بكل آية ما تبعوا قبلتك ﴾ و نظير هذه الآية قوله : ﴿ و لَئَن جاء نصر من ربك ليقولن إما كنا معكم ٢٩: ١٠ ﴾ و قوله: ﴿ و لئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك ١٧ : ٨٦ ﴾ ﴿ و لئن أخرنا عنهم العذاب إلى أمـة معدودة ليقولن ما يحسه ٨:١١ ﴾ و لهذا قال النحاة كالمبرد و الزجاج ؛ هذه لام التحقيق دخلت على « ما » الجزاء أي الشرطية كما تدخل على « إن » و معناه : لمهما آتيتكم من كتاب و حكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به، و اللام في « لتؤمنن به » جواب الجزاء، وكذلك قال الفراء من فتح اللام جعلها لاما زائدة بمنزلة اليمين إذا وقعت على جزاء حرف بعد ذلك الجزاء على جهة فعل و حرف جوابه كجواب اليمين . و المعنى : أي كتاب أتيتكم ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمن به ، و جواب الجزاء قوله : لتؤمنن به ' و معنى قولهم : جواب الجزاء في هذا

أى جواب القسم تضمن أيضاً جواب الجزاء، فهو جواب لهما فى المعنى ؛ و المقصود ما عليه أن جميع الأمم من حكمة عملية إذا لم يكونوا بمن يؤمن بالله و اليوم الآخر و يعمل صالحا فان الله لا يمدحهم و لا يشى عليهم . "

الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين ؛ وكيف تكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله و من يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط مستقيم ».

قد وقع نزاع بين الأنصار مرة بسبب يهودى كان يذكرهم حروبهم فى الجاهليـــة التى كانت بين الأوس و الحزرج حتى اختصموا و هموا بالقتــال حتى أنزل الله تعالى : ﴿ يَا أَيُهِـا الذِينَ آمنوا ــ إلى ــ فقد هدى إلى صراط مستقم . ا

و لا تموتن إلا و أنتم مسلمون ، و اعتصموا بحبل الله جميعا و لا تفرقوا ، و الا تموتن إلا و أنتم مسلمون ، و اعتصموا بحبل الله جميعا و لا تفرقوا ، و اذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداءً فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا : و كنتم على شفا حفرة من النار فأنقذ كم منها ، كذلك يبين الله لكم آيانه لعلكم تهتدون ، و لتكن منكم أمة يدعون إلى الخير و يأمرون بالممروف و ينهون عن المنكر و أولئك هم المفلحون ، و لا تكونوا كالذين تفرقوا و اختلفوا من بعد ما جاءهم البينات و أولئك لهم عذاب عظم ،

<sup>(</sup>١) الرد على المطقيين ص ١٥٤ .

<sup>(</sup>۲) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٢١١ .

يوم تبيض وجوه و تسود وجوه ، فأما الذين اسودت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم ، فذوقوا العـــذاب بمـاكنتم تكفرون ، و أما الذين ابيضت وجوههم فني رحمه الله هم فيها خالدون ﴾ .

و قد قال السلف ؛ ابن مسعود و غيره كالحسن و عكرمة و قتادة و مقاتل : ﴿ حق تقاته ﴾ أن يطاع فلا يعصى ؛ و أن يشكر فلا يكفر و أن يذكر فلا ينسى ، و بعضهم يروية عن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه و سلم .

و فى تفسير الوالبى عن ابن عباس ، قال : هو أن يجاهد العبد فى الله حق جهاده و أن لا تأخذه فى الله لومة لائم و أن يقوموا له بالقسط و لو على أنفسهم و آبائهم و أبنائهم .

و فى آية أخرى : ﴿ فاتقوا الله ما استطعتم ٦٤ : ١٦ ﴾ و هذه مفسرة لتلك .

و من قال من السلف هي ناسخة لها فمعناه أنها رافعة لما يظن من أن المراد من حق تقاته ما يعجز البشر عنه ، فان الله يأمر بهذا قط ، و من قال ان الله أمر به فقد غلط .

الشيطان و لم ينزله الله لكن غايت أن يظن أن الله أنزله و قد أخبر أله نسخه: و قد قال تعالى: ﴿ إِنَ الذينِ اتقوا إِذَا مسهم طَائف مِن الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون ، و إخوانهم يمدونهم في الغي ثم لا يقصرون ٧: ٢٠١ – ٢٠٢ ﴾ فمن كان الشيطان لا يزال يمــده فى الغي و هو لا يتــذكر و لا يبصر كيف يكون مع المتقين ، و قــد قال تعالى في آية الطلاق : ﴿ و من يتق الله يجعل له مخرجاً و يرزقه من حيث لا يحتسب ٣ : ٦٥ ﴾ و في حديث أبي ذر عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال : يا أبا ذر لو عمل الناس كلمهم بهـذه الآية لكفتهم، وكان إبن عبـاس و غيره من الصحابة إذا تعدى الرجل حد الله في الطلاق يقولون له: لو اتقيت الله لجعل لك مخرجاً و فرجاً : و معلوم أنه ليس المراد بالـتقوى هنا مجرد تقوى الشرك و من أواخر ما نزل من القرآن ، وقيل : إنها آخر آیة نزلت قوله تمالی : ﴿ و اتقوا یوما ترجعون فیـه إلی الله ثم توفى كل نفس ما كسبت و هم لا يظلمون ٢ : ٢٨١ ﴾ فهل اتقاء ذلك هو مجرد ترك الشرك و إن فعل كل ما حرم الله عليه و ترك كل ما أمر الله به : و قد قال طلق بن حبيب \_ و مع هذا كان سعيد بن جبير ينسبه إلى الارجاء \_ قال : التقوى أن تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو رحمة الله ، و أن تترك معصية الله على نور من الله تخـاف عقاب الله ، و بالجملة فكون المتقين هم الأبرار الفاعلين للفرائض المجتنبين للحارم هو من العلم العام الذي يعرفه المسلمون خلفا عن سلف ، و القرآن و الاحاديث تقتضي ذلك .

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٧٤ .

﴿ و اعتصموا بحبل الله جميعا و لا تفرقوا ﴾ قيل: حبل الله هو دين الاسلام ، و قيل : القر آن ، و قيل : عهده : و قيل : طاعته وأمره ، و قيل الجماعة المسلمون ، و كل هذا حق . \

﴿ و لا تكونوا كالذين تفرقوا و اختلفوا من بعد ما جاهم البينات ﴾ و هم اليهود و النصارى الذين افترقوا على أكثر من سبعين فرقة ، و لهذا نهى النبى صلى الله عليه و سلم عن متابعتهم فى نفس التفرق و الاختلاف مع أنه صلى الله عليه و سلم قد أخبر أن أمته ستفترق على ثلاث و سبعين فرقة ؛ مع أن قوله : لا تكن مثل فلان قد يعم مماثلته بطريق اللفظ أو المعنى و أن لم يعم دل على أن جنس مخالفتهم و ترك مشابهتهم أمر مشروع ؛ و دل على أن كل ما بعد الرجل عن مشابهتهم فيها لم يشرع لنا كان أبعد عن الوقو ع فى نفس المشابهة المنهى عنها ؛ و هذه مصلحة جليلة . أ

﴿ يوم تبيض وجوه و تسود وجوه ، فأما الذين اسودت وجوههم أكثرتم بعد إيمانكم فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون ، و أما الذين البيضت وجوههم فني رحمة الله هم فيها خالدون ﴾ قال ابن عباس : تبيض وجوه أهل البدعة : \_ و لهذا كان أبو أمامة الباهلي و غيره يتأولها في الخوارج ٣٠

<sup>(</sup>١) الاعان ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم ص ١٧٠

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوبة ج ٣ ص ٣٣ .

و المقصود أن ما فى القلوب من قصد الصدق و المحبة و البر و نحو ذلك قد يظهر على الوجه حتى يعلم ذلك علما ضروريا من أبلغ العلوم الضرورية ، و كذلك ما فيها من قصد الكذب و البغض و الفجور وغير ذلك . '

۳ : ۱۱۰ ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف
 و تنهون عن المنكر و تؤمنون بالله ﴾ .

قال أبو هريرة : كنتم خير أمة أخرجت للناس تأتون بهم فى الأقياد و السلاسل تدخلونهم الجنة ، أخبر أن هذه الأمة خير الأمم لبى آدم ، فانهم يعاقبونهم بالقتل و الأسر ، و مقصودهم بذلك الاحسان و سوقهم إلى كرامة الله و رضوانه و إلى دخول الجنة . ا

٣ : ١٤٦ ﴿ وَكَأْيَنَ مَنَ نِي قَتْلَ مَعُهُ رَبِيُونَ كَثْيِرٍ ﴾ .

و الأكثرون يقرأون قاتل ، و الربيون الكثير عند جماهير السلف و الخلف : هم الجماعات الكثيره ، قال ابن مسعود و ابن عباس فى رواية عنه و الفراء : ألوف كثيرة ، و قرئ بالحركات الشلاث فى الراء ، فعلى هذه القراءة فالربيون الذين قاتلوا معه ، الذين ما وهنوا و ما ضعفوا ، و أما على قراءة أبى عمرو و غيره ففيه وجهان : .

أحدها : يوافق الأول ، أى الربيون يقتلون فما وهنوا ، أى ما وهن من بقى منهم لقتل كثير منهم ، أى ما ضعفوا لذلك ، و لا دخلهم

<sup>(</sup>١) الجوأب الصحيح ج ٤ ص ٣٠٧ .

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٥٩ .

خور ، و لا ذلوا لعدوهم ، بل قاموا بأمر الله فى القتال حتى أدالهم الله عليهم و صارت كلمة الله هى العليا .

و الثانى: أن النبى صلى الله عليه و سلم قتل معه ربيون كثير فما وهن من بقى منهم لقتل النبى صلى الله عليه و سلم ، و هذا يناسب صرخ الشيطان أن محمداً قد قتل ؛ لكن هذا لا يناسب لفظ الآية ، فالمناسب أنهم مع كثرة المصيبة ما وهنوا ؛ و لو أريد أن النبى صلى الله عليه و سلم قتل و معه ناس لم يخافوا لم يحتج إلى تكثيرهم بل تقليلهم هو المناسب لها ؛ فاذا كثروا لم يكن فى مدحهم بذلك عبرة .

و أيضاً لم يكن فيه حجة على الصحابة ، فانهم يوم أحد قليلون ، و العدد أضعافهم فيقولون و لم يهنوا ، لأنهم ألوف و نحن قليلون .

و أيضاً فيقتضى أن المقتولين مع كل واحد منهم ربيون كثير ، وهذا لم يوجد فان من قبل موسى من الانبياء لم يكونوا يقاتلون، وموسى و أنبياء بنى اسرائيل لم يقتلوا فى الغزو، بل و لا يعرف نبى قتل فى جهاد ، فكيف يكون هذا كثيراً و يكون جيشه كثيراً .

و الله سبحانه أنكر على من ينقلب سواء كان النبي مقتولا أو ميتا، فلم يذمهم إذاً أو قتل على الحوف بل على الانقلاب على الاعقاب، ولهذا تلاها الصديق رضى الله عنه بعد موته صلى الله عليه و سلم فكا أن لم يسمعوها قبل ذلك .

ثم ذكر بعدها معنى آخر: و هو أن من كان قبلكم كانوا يقاتلون فيقتل منهم خلق كثير ، و هم لا يهنون ، فيكون ذكر الكثرة مناسبا لأن من قتل من الأنبياء كثير؛ و قتل الكثير من الجنس يقتضى الوهن فا وهنوا و إن كانوا كثيرين ، و لو وهنوا دل على ضعف إيمانهم ، ولم يقل هنا : و لم ينقلبوا على أعقابهم ، فلو كان المراد أن نبيهم قتل لقال : فانقلبوا على أعقابهم ؛ لأنه هو الذي أنكره إذا مات النبي أو قتل ، فأنكر سبحانه شيئين : الارتداد إذا مات أو قتل ، و الوهن و الضعف فأنكر سبحانه شيئين : الارتداد إذا مات أو قتل ، و الوهن و الضعف و الاستكانة لما أصابهم في سبيل الله من استيلاء العدو ؛ و لهذا قال : ﴿ فَمَا وَهُنُوا لَمُ اللَّهُ مَا وَهُنُوا لَقَتَلَ النبي ، ولو قتل و هُمُ أحياء لذكر ما يناسب ذلك ، و لم يقل : فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله في عامة الغزوات لا يكون سبيل الله ، و معلوم أنما يصيب في سبيل الله في عامة الغزوات لا يكون قتل ني .

و أيضاً فكون النبى قاتل معه أو قتل معه ربيون كثير: لايستلزم أن يكون النبى معهم فى الغزاة ، بل كان من اتبع النبى و قاتل على دينه فقد قاتل معه ، و كذلك كل من قتل على دينه فقد قتل معه ، و هذا الذى فهم الصحابة ، فان أعظم قتالهم كان بعد وفاته صلى الله عليه وسلم: حتى فتحوا البلاد شاما ؛ و مصرا ، و عراقا ؛ و يمنا ، و عربا و عجا ؛ و روما ، و مغربا و مشرقا .

و حينئذ فظهر كثرة من قتل معه ، فان الذين قاتلوا و أصيبوا و هم على دين الأنبياء كثيرون ، و يكون هذه الآية عبرة لكل المؤمنين إلى يوم القيامة ؛ فانهم كلهم يقاتلون مع النبي صلى الله عليه و سلم على دينه و إن كان قد مات ، و الصحابة الذين يغزون في السرايا و النبي ليس معهم :

كانوا معه يقاتلون و هم داخلون فى قوله: ﴿ محمد رسول الله و الذين معه ﴾ الآية ، و فى قوله: ﴿ و الذين آمنوا من بعد و هاجروا وجاهدوا منكم ﴾ الآية ، ليس من شرط من يكون مع المطاع أن يكون مشاهدا للطاع ناظراً إليه .

و قد قیل فی ﴿ ربیون ﴾ هنا : العلماء ، فلما جعل هؤلآء هـذا کلـفظ الربابی ؛ و عن ابن زید : هم الاتباع ، کأنه جعلهـم مربوبین ، و الاول أصح من وجوه : ٠

أحدهما؛ أن الربانيين عين الأحبار، وهم الذين يربون النــاس، وهم أثمتهم في دينهم، و لا يكون هؤلاً - إلا قليلا .

الثنانى ؛ أن الأمر بالجهاد و الصبر لا يختص بهم ، و أصحاب الأنبياء لم يكونوا كلهم ربانيين ، و إن كانوا قد أعطوا علماء و معهم الخوف من الله عز و جل .

الثالث : أن لفظ الرباني في هذا ليس معروفا في اللغة •

الرابع: أن استمال لفظ الربى فى هـذا ليس معروفا فى اللغة ، بل المعروف فيها هو الأول ، و الذين قالوه ، قالوا هو نسبة للرب بلا نون ، و القراءة المشهورة ﴿ ربى ﴾ بالكسر ، و ما قالوه إنما يتوجه على من قرأه بنصب الراء ، و قد قرئ بالضم ، فعلم أنها لغات .

الحامس: أن الله تعالى يأمر بالصبر و الثبات كل من يأمره بالجهاد ، سواء كان من الربانيين أو لم يكن .

السادس : أنه لا مناسبة في تخصيص هؤلًا بالذكر ، ذكرهم في

مثل قوله : ﴿ لُو لَا يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيونَ وَ الْأَحْبَارِ ﴾ الآية ، و في قوله : ﴿ وَ لَكُنْ كُونُوا رَبَانِينِ ﴾ فهناك ذكرهم بها مناسباً •

السابع: قيل: إن الرباني منسوب إلى الرب، فزيادة الألف و النون كالحياني، و قيل: إلى تربيته للناس، و قيل إلى ربان السفية، و هذا أصح، فان الأصل عدم الزياده في النسبة، لأنهم منسوبون إلى التربية، و هذه تختص بهم، و أما نسبتهم إلى الرب فلا اختصاص لهم بذلك، بل كل عبد له فهو منسوب إليه، إما نسبة عموم أو خصوص، بذلك، بل كل عبد له فهو منسوب إليه، إما نسبة عموم أو خصوص، و لم يسم الله أولياء المتقين رئيباين؛ و لا سعى به رسله و أنبياءه، فان الرباني من يرب الناس، كما يرب الرباني السفينة، و لهذا كان الربانيون يذمون تارة و يمدحون أخرى؛ و لو كانوا منسوبين إلى الرب لم يذموا قط، و هذا هو الوجه الثامن: ٠

انها إن جمات مدحا فقد ذموا فى مواضع ، و إن لم يكن مدحا لم يكن له خاصة يمتازون بها من جهة المدح ، و إذا كان منسوبا إلى ربائى السفينة بطل قول من يجعل الربائى منسوبا إلى الرب ، فنسبة الربيون إلى الرب أولى بالبطلان .

التاسع: أنه إذا قدر أنهم منسوبون إلى الرب فلا تدل النسبة على أنهم علما، نعم تدل على إيمان و عبادة و تأله؛ و هذا يعم جميع المؤمنين، فكل من عبد الله وحده لا يشرك به شيئاً فهو متأله عارف بالله و الصحابة كلهم كذلك، و لم يسموا ربانيين و لا ربيون؛ و إنما جاء أن ابن الحنفية قال لما مات ابن عباس: اليوم مات رباني هذه الأمة، و ذلك

لكونه يؤدبهم بما آتاه الله من العلم: و الخلفاء أفضل منهم و لم يسموا ربانيين ، و إن كانوا هم الربانيين ، و قال ابراهيم : كأن علقمة من الربانيين و لهذا قال مجاهد : هم الذين يربون الناس بصغار العلم قبل كباره ، فهم أهل الأمر و النهى ؛ و الأحبار يدخل فيه من أخبر بالعلم ، و رواه عن غيره و حدث به و إن لم يأمر أو ينه ؛ و ذلك هو المنقول عن السلف في الرباني ، نقل عن على ، قال : هم الذين يعظون الناس بالحكمة و يربونهم عليها ؛ و عن ابن عباس ، هم الفقها المعلمون .

قلت: أهل الأمر و النهى هم الفقهاء المعلمون، و قال قتادة وعطاء: هم الفقها العلماء الحكماء، قال ابن قتية: واحدهم ربانى و هم العلماء المعلمون، قال أبو عبيد: أحسب الكلمة عبرانية أو سريانية، و ذلك أن أبا عبيد زعم أن العرب لا تعرف الربانيين .

قلت: اللفظة عربية منسوبة إلى ربان السفينة التى ينزلها و يقوم لمصلحتها، و لكن العرب فى جاهليتهم لم يكن لهم ربانيون، لأنهم لم يكونوا على شريعة منزلة من الله عز و جل.

الذين كفروا وقالوا كالذين كفروا وقالوا كالذين كفروا وقالوا لا تكونوا كالذين كفروا وقالوا لا خوانهم إذا ضربوا فى الارض أو كانوا غزى لو كانوا عندما ما ماتوا و ما قتلوا ليجعل الله ذلك حسرة فى قلوبهم ﴾ .

و هذا هو الذي نهى عنه النبي صلى الله عليه و سلم حيث قال : و إن أصابك شيء فلا تقل لو أنى فعلت كذا لكان كذا : و لكن قل

فتاوی ج ۱ ص ۸۵ .

قدر الله و ما شا فعل، فان « لو » تفتح عمل الشيطان ، أى تفتح عليك الحزن و الجزع ؛ ذلك يضر و لا ينفع ، بل اعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك و ما أخطأك لم يكن ليصيبك ، كما قال تعالى : ﴿ ما أصاب من مصيبة إلا بإذن الله ؛ و من يؤمن بالله يهد قلبه ٢٤ : ١١ ﴾ قالوا هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى و يسلم . `

٣ : ١٦٤ ﴿ و يعلمهم الكتاب و الحكمة ﴾ .

و هذا لمن يعلم ذلك منهم ، و قد يتعــــلم الشخص منهم بعض الكتاب و الحكمة فالكتاب هو الكلام المنزل الذي يكتب ، و الحكمة هي السنة ، و هي معرفة الدين و العمل به . "

٣ : ١٧٥ ﴿ إِنَّمَا ذَلَكُمُ الشَّيْطَانُ يَخُوفُ أُولِيَاءُهُ ﴾ .

أى يخوفكم بأوليائه ، هذا هو الصواب الذى عليه الجمهور ، كابن عباس و غيره ؛ و أهل اللغة كالفراء و غيره .

قال ابن الأنبارى : و الذى نختاره فى الآية : يخوفكم أوليساءه ، تقول العرب : أعطيت الأموال أى أعطيت القوم الأموال ، فيحذفون المفعول الأول .

قلت : و هذا لأن الشيطان يخوف الناس أولياء تخويفا مطلقا ، ليس له فى تخويف ناس بناس ضرورة ، فحذف الأول لأنه ليس مقصوداً .

و قاله بعض المفسرين : يخوب أولياءه المنافقين ، و الأول أظهر ،

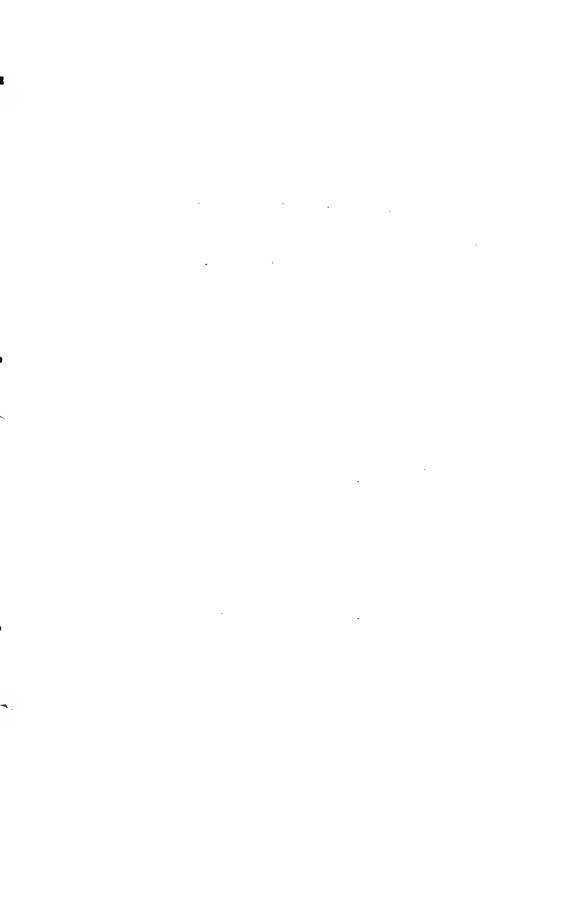
<sup>(</sup>۱) فاوی ج ۱ ص ۲۹۳ . (۲) النوات ص ۱۹۲ .

لانها نزلت بسبب تخويفهم من الكفار ، فهي إنما نزلت فيمن خوف المؤمنين من الناس، و قد قال: ﴿ يَخُوفُ أُولِيا ۖ فَلَا تَخَافُوهُم ﴾ الضمير عائد إلى أولياء الشيطان الذين قال فيهم : ﴿ فَاحْشُوهُم ﴾ قبلها ، و الذي قال الثانى : فسرها من جهة المعنى و هو أن الشيطان إنما يخوف أولياءه ، لأنه سلطانه عليهم ، فهو يدخل عليهم المخاوف دائماً ، و إن كانوا ذوى عدد و عدد ، و أما المؤمنون فهم متوكلون على الله لا يخوفهم الكفار ، أو إنهم أرادوا المفعول الأول ، أي : يخوف المنافقين أولياء ، و هو يخوف الكفار كما يخوف المنافقين ، و لو أريد أنه يجعل أولياءه خاتفين لم يكن للضمير ما يعود عليه ، و هو قوله تعالى : ﴿ فَلا تَخَافُوهُم ﴾ و أيضاً فانه يعد أولياءه و يمنيهم ، و لكن الكفار يلتى الله في قلوبهم الرغب من المؤمنين ، و الشيطان لا يختار ذلك ، قال تعالى : ﴿ لَا تَمَ أشد رهبة في صدورهم مر. الله ﴾ و قال : ﴿ سَأَلِقَ فِي قَلُوبِ الذين كفروا الرعب ﴾ و لكن الذين قالوا ذلك من السلف أرادوا أب الشيطان يخوف الذين أظهروا الاسلام وهم يوالون العدو فصاروا لذلك منافقين ، و إنما يخاف من الكفار المنافقون بتخويف الشيطان لهم كما قال تعالى : ﴿ وَ لَكُنَّهُمْ قُومٌ يَفْرَقُونَ ﴾ و قال : ﴿ فَاذَا جَاءُ الْخُبُوفُ ﴾ الآية ، فكلا القولين صحيح من حيث المبنى : لكن لفظ أوليائه هم الذين يجعلهم الشيطان مخوفين لا خائفين : كما دل عليه السياق ، و إذا جعلهم مخوفين فانما يخافهم من خوفه الشيطان منهم: فدلت الآية على أن الشيطان يجعل أولياءه مخوفين ، و يجعل ناسا خائفين منهم ، و دلت الآية عـلى أن

المؤمن لا يجوز له أن يخاف أولياء الشيطان، و لا يخاف الناس كما قال: ﴿ فلا تخشو الناس و اخشون ﴾ فخوف الله أمر به و خوف أولياء الشيطان نهى عنه ، قال تعالى : ﴿ لئلا يكون للناس عليكم حجة إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوهم و اخشون ﴾ فنهى عن خشية الظالم و أمر بخشيته و قال : ﴿ الذين يبلغون رسالات الله و يخشونه و لا يخشون أحداً إلا الله ﴾ و قال : ﴿ فإياى فارهبون ﴾ • أ

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) فتاری ج ۱ ص ۵۷ .



## سورة النساء

١٧ ﴿ إنما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة : ثم
 يتوبون من قريب ﴾ .

قال أبو العالية: سألت أصحاب محمد عن هذه الآية فقالوا لى: كل من عصى الله فهو جاهل؛ وكل من تاب قبل الموت فقد تاب من قريب، وكذلك سائر المفسرين.

قال مجاهد: كل عاص فهو جاهل حين معصيته ، و قال الحسن و قتادة و عطاء و السدى و غيرهم: إنما سموا جهالا لمعاصيهم لا أنهم غير ميزين ، و قال الزجاج: ليس معنى الآية أنهم يجهلون أنه سوء الآن الرين المسلم لو أتى ما يجهله كان كمن لم يواقع سوءاً ، و إنما يحتمل أمرين: أحدهما: أنهم عملوه و هم يجهلون المكروه فيه ؛ و الشانى: أنهم أقدموا على بصيرة و علم بأن عاقبته مكروهة: و آثروا العاجل على الآجل ، فقد فسموا جهالا لايثارهم القليل على الراحة الكثيرة و الراحة الدائمة ، فقد جعل الزجاج الجهل إما عدم العلم بعاقبة الفعل و إما فسادا لارادة ، وقد يقال هما متلازمان . . . .

و المقصود هنا أن كل عاص لله فهو جاهل، و كل خائف منه فهو عالم مطيع لله، و إنما يكون جاهلا لنقص خوفه من الله، إذ لو تم خوفه من الله لم يعص ؛ و فيه قول ابن مسعود وضى الله عنه : كنى بخشية الله علما ، وكنى بالاغترار بالله جهلا · '

٤ : ٣٤ ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة و أتم سكارى،
 حتى تعدلوا ما تقولون ، و لا جنبا إلا عابرى سبيل حتى تغتسلوا ﴾ •

فنهى الله عز و جل عن قربان الصلاة إذا كانوا سكارى حى يعلموا ما يقولون .

و هذه الآية نزلت باتفاق العلماء قبل أن تحرم الخر بالآية التي أنزلها في سورة المائدة ، و قد روى أنه كان سبب نزوله أن بعض الصحابة صلى بأصحابه و قد شرب الخر قبل أن تحرم فيطط في القراءة فأنزل الله هذه الآية . . . . .

و قد قال بعض المفسرين و هو يروى عن الضحاك : ﴿ لا تقربوا الصلاة و أنتم سكارى ﴾ من النوم ، و هذا إذا قبل إن الآية دلت عليه بطريق الاعتبار والشمول معنى اللفظ العام و إلا فلا ديب أن سبب نوول الآية كان السكر من الخر و اللفظ صريح فى ذلك ؛ المعنى الآخر صحيح أيضاً ، و قد ثبت فى الصحيحين عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال : إذا قام أحد كم يصلى بالليل فاستعجم القرآن على لسانه فليرقد ، فانه لا بدرى لعله يربد أن يستغفر فيسب نفسه \_ وفى لفظ إذا قام يصلى فنعس فلمرقد . '

صلاة السكران الذي لا يعلم ما يقول لا تجوز بالاتفاق بل و لا

۲۲۳ مین ۱۸ مین (۲) فتاوی ج ۲ مین ۲۳۳ مین (۲۳۳ مین)

يجوز أن يمكن من دخول المسجد لهيذه الآية و غيرها ، فان النهى عن قربان الصلاة و قربان مواضع الصلاة ، و الله أعلم · ا

ع: ٥٥ ﴿ يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمِنُوا لَطِيعُوا إِللَّهُ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولُ و أولى الإمر مِنكم ﴾ •

فلم يقل « و أطيعوا الرسول و أطيعوا أولى الأمر منكم » بل جمل طاعة أولى الأمر داخلة في طاعة الرسول و طاعة الرسول طاعة لله ، وأعاد الفعل في طاعة الرسول دون طباعة أولى الأمر ، فإنه من يطع الرسول فقد أطاع الله ، فليس لأحد إذا أمره الرسول بأمر أن ينظر هل أمر الله به أم لا ، يخلاف أولى الأمر ، فانهم قد يأمرون بمصية الله ، فليس كل من أطاعهم مطيعا لله ؛ بل لا بد فيها يأمرون به أن يعلم أنه ليس معصية لله ، و ينظر هل أمر الله به أم لا ؛ سوا كان أولى الأمر من العلماء أو من الأمراء ، ٢

ع: ٤ ) ٧٩ ﴿ مَا أَصِابِكِ مِن حِسِنَةَ فِمَن اللهِ ، وَ مَا أَصِابِكُ مِن ِ سِيئَةٍ. فَمَن نِفِسِكُ ﴾ .

أى ما أصابك من نعم تحبها كالنصر و الرزق فالله أنعم بذلك عليك ، و ما أصابك من نقم تكرهها ، فبذنوبك و خطاياك ، فالحسنات و السيئات هنا أراد بها النعم و المصائب كما قال تعالى : ﴿ و بلوناهم بالحسنات و السيئات ٧ : ١٦٨ ﴾ و كما قال ؛ ﴿ إِنْ تَصِيكُ حسنة بسؤهم ، و إِنْ تَصِيكُ مصية يقولوا قد أُخذنا أمرنا من قبل ٩ : ٥٠ ﴾

<sup>. (</sup>۱) فتاری ج ۱ ص ۱۰۵ . (۲) بجوع الفتاوی ج ۲ ص ۲۷ .

و قوله تعالى : ﴿ و إِن تَمسكم حسنة تسؤهم ؛ و إِن تَصبك سيئة يفرحوا بها ٣٠ : ١٢٠ ﴾ و مثل هذا قوله تعالى : ﴿ و إِذَا أَذَقَنَا الناس رحمة فرحوا بها و إِن تَصبهم سيئة بما قدمت أيديهم إِذَا هم يقنطون ٣٠ : ٣٦ ﴾ فأخبر أن ما يصيب به الناس من الخير فهو رحمة منه أحسن بها إلى عياده ؛ و ما أصابهم به من العقوبات فبذنوبهم ، و تمام الكلام على هذا مسبوط في مواضع أخر . ا

١٥٠ ﴿ من يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منها ، و من يشفع شفاعة سيئة يكن له كفل منها ﴾ .

و الشافع الذي يعين غيره فيصير معه شفعا بعد أن كان وترآ . و لهذا فسرت الشفاعة الحسنة باعانة المؤمنين على الجهاد ، و الشفاعة السيئة باعانة الكفار على قتال المؤمنين ، كاذكر ذلك ابن جرير و أبو سليهان ، و فسرت الشفاعة الحسنة بشفاعة الانسان للانسان ليجلب له نفعا ، أو يخلصه من بلاء كما قال الحسن و مجاهد ، و قتادة و ابن زيد ، فالشفاعة الحسنة إعانة على خير يحبه الله و رسوله ، و من نفع من يستحق النفع و دفع الضرر عن يستحق دفع الضرر عنه ؛ و الشفاعة السيئة إعانة على ما يكرهه الله و رسوله ، كالشفاعة التي فيها ظلم الانسان أو منع الاحسان ما يكرهه الله و رسوله ، كالشفاعة الحسنة بالدعاء لمؤمنين ، و السيئة بالدعاء عليهم ، و فسرت الشفاعة الحسنة بالاصلاح بين اثنين ؛ وكل هسذا عليهم ، و فسرت الشفاعة الحسنة بالاصلاح بين اثنين ؛ وكل هسذا عليهم ، و فسرت الشفاعة الحسنة بالاصلاح بين اثنين ؛ وكل هسذا

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية ج ١ ص ٩٤ .

يعينه على بر و تقوى ، و إما أن يعينه على اثم و عدوان ، و كان النبي صلى الله عليمه و سلم إذا أتاه طالب حاجـــة قال لأصحابه : « اشفعوا تؤجروا » و يقضى الله على لسان نبيه ما شاء . '

١٠١ ﴿ و إذا ضربتم فى الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا ﴾ .

فان ننى الجناح لبيان الحكم و إزالة الشبهة ، لا يمنع أن يكون القصر هو السنة ، كما قال : ﴿ إِن الصفا و المروة من شعائر الله ، فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف بهما ﴾ ننى الجناح لأجل الشبهة التى عرضت من الطواف بينهما لأجل ما كانوا عليه فى الجاهلية من كراهة بعضهم للطواف بينهما \_ و الطواف بينهما مأموربه باتفاق المسلمين ، و هو إما ركن و إما واجب و إما سنة مؤكدة \_ و هو سبحانه ذكر الحوف و السفر ، لأن القصر يتناول قصر العدد ، و قصر الأركان فالحوف ببيح قصر الاركان ، و السفر ببيح قصر العدد ، فاذا اجتمعا أبيح القصر بالوجهين ، و إن انفرد السفر أبيح أحد نوعى القصر . "

٤ : ١١٧ ﴿ إِن يدعون من دونه إلا اناثا ، و إن يدعون إلا شيطانا مريداً ﴾ .

قال ابن عباس : كان فى كل صنم شيطان يتراأى للسدنة ، فيكلمهم و قال أبى بن كعب : مع كل صنم جنية .

و لهذا لما أرسل النبي صلى الله عليه خالد بن وليـد إلى العزى ــ

 <sup>(</sup>۱) الا بمان ص ٤٥٠ . (۲) فتاوی ج ١ ص ١٣٢٠ .

و كانت العزى عند عرفات \_ خرجت منها عجوز ناشرة شهرها ، و قال النبي صلى الله عليه و سلم : « هذه شيطانة العزى ، و قد يئست العزى أن تعبد بأرض العرب ، كان خالد يقول : « يا عزى ! كفرانك لا سبحانك ، إلى رأيت التي قد أهانك ، و أما اللات فكانت عند الطائف و مناة الثالثة الأخرى كانت حذو قديد ، فان المدائن التي للشركين بأرض الحجاز كانت ثلاثة ، مكة ، و المدينة و الطائف . وكان لكل أهل المدينة طاغوت من هذه الثلاثة ، و لهذا خصصها سبحانه بالذكر في قوله : ﴿ أَ فَرَايَتُمُ اللات و العزى و مناة الثالثة الأخرى ألكم الذكر و له الأثنى تلك إذاً قسمة ضيزى ٣٥ : ٢٠ \_ ٢٢ ﴾ أي قسمة جائرة ﴿ إن هي فانهم كانوا يجعلون لله أولاداً إناثا و شركا الله بها من سلطان ٣٥ : ٢٢ ﴾ فانهم كانوا يجعلون لله أولاداً إناثا و شركا إناثا ، فقال : ﴿ أَ لَكُمُ الذَكُرُ وَ لَهُ الذَكُمُ وَ لَهُ الذَكُمُ مَا أَنْ لِلْ الله بها من سلطان ٣٥ : ٢٢ ﴾ فقال : ﴿ أَ لَمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ الذَكُمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ الذَكُمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ الذَكُمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ الذَكُمُ الذَكُمُ الذَكُمُ وَلَهُ الذَكُمُ ال

٤: ١٣٥ ﴿ يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهدا،
 لته و لو على أنفسكم أو الوالدين و الاقربين إن يكن غنيا أو فقيراً فالله أولى بهما ، و لا تتبعوا الهوى أن تعدلوا ؛ و إن تلووا أو تعرضوا فان الله كان بما تعملون خبيراً ﴾ .

الليِّ هو تغيير الشهادة و الاعتراض كتمانها . `

<sup>(</sup>١) الرد على المطقيين ص ٣٨٥٠

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج ١ ص ٩ ·

يشربون الخر فأمر بضربهم ، فقيل له : إن فيهم صائما ؛ فقال : ابدؤا به ، ثم قال : أما سمعت قوله تعالى : ﴿ و قد نزل عليكم فى الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ، و يستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا فى حديث غيره ، إنكم إذا مثلهم ﴾ فاستدل عمر بالآية لأن الله تعالى جعل حاضر المنكر مثل فاعله . '

٤: ١٤٥ ﴿ إِن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ﴾ .
 و فيها قراءتان ، ( درك و درك ) قال أبو الحسين بن فارس :
 الجنة درجات و النار دركات ، قال الضحاك : الدرج إذا كان بعضها فوق بعض ، و الدرك إذا كان بعضها أسفل من بعض .

١٧١ ﴿ يا أهل الكتاب لا تغلو فى دينكم و لا تقولوا على الله إلا الحق ، إنما المسيح عيسى بن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم و روح منه ، فآمنوا بالله و رسله ؛ و لا تقولوا ثلاثة ، انتهوا خيراً لكم ؛ إنما الله إله واحد سجانه أن يكون له ولد . له ما فى الساوات و ما فى الأرض و كفى بالله و كيلا ﴾ .

و قد اتفق أهل المال على أن القول على الله بغير علم حرام، و الله سبحانه نهاهم أن يقولرا على الله إلا الحق، فكان هذا نهيا، أن يقولوا الباطل سواء علموا أنه باطل أو لم يعلموا، فانهم إن لم يعلموا أنه باطل فلم يعلموا أنه حق، و إن اعتقد فلم يعلموا أنه حق، و إن اعتقد معتقد اعتقادا فاسداً أنه حق ؛ فذلك ليس بعلم، فلا تقولوا على الله ما

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۱۸ (۲) الاعان ص ۲۹۹ -

لا تعلمون ، و إن علموا أنه باطل فهو أجدر أن لا يقولوه ، و عامــة النصارى ضلال لا يعلمون أن ما يقولونه حتى بل يقولون على الله ما لا يعلمون . `

2 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٣ ص ٧٠ .

## سورة المائدة

ه: ٣ ﴿ حرمت عليكم الميتة و الدم و لحم الحنزير و ما أهل لغير
 الله به ، و المنخنقة و الموقوذة و المتردية و النطيحة و ما أكل السبع إلا
 ما ذكيتم ﴾ .

و قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَا ذَكَيْتُم ﴾ عائد إلى ما تقدم من المنخنقة و الموقوذة و المتردية و و النطيحة أكيلة السبع عند عامة العلماء كالشافعى و أحمد بن حنبل و أبى حنيفة و غيرهم . `

٥: ٤ - ٥ ﴿ يَسْأَلُونَكُ مَا ذَا أَحَلَ لَمْم ، قَلَ أَحَلَ لَكُم الطيبات
و ما علمتم من الجوارح مكليين تعلمونهن مما علمكم الله: فكلوا مما أمسكن
عليكم و اذكروا اسم الله عليه و اتقوا الله إن الله سريع الحساب: اليوم
أحل لكم الطيبات ، و طعام الذين أوتوا الكتاب حل لكم و طعامكم حل
لهم ، و المحصنات من المؤمنات و المحصنات من الذين أوتوا الكتاب من
قلم إذا آتيتموهن أجورهن محصنين غير مصافحين و لا متخدنى
أخدان ﴾ .

« المحصنات » قد قال أهل التفسير هن العفائف ؛ هكذا قال الشعبي و النخمي و الضحاك و السدى ؛ و عن ابن عباس : هن الحرائر · و لفظ

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱ ص ۲۹ ·

المحصنات إن أريد به الحرائر فالعفة داخلة فى الاحصان بطريق الأولى ، فان أصل المحصنة العفيفة التى أحصنت فرجها ؛ قال الله تعالى : ﴿ وَمَرْيَمُ اللَّهُ عَمْرَانَ التَّى أَحَصَنَتَ فَرْجُهَا ٢٦ : ١٢ ﴾ و قال تعالى : ﴿ إِن الذينَ يُرْمُونَ المحصنات العَافِلات المؤمنات ٢٤ : ٣٧ ﴾ و هن العفائف ، قال حصان بن ثابت :

حصان رزان ما تزن بريبة و تصبح غرثى من لحوم الغوافل

ثم عادة العرب أن الحرة عنىدهم لا تعرف بابزما و إنما تسرف سفيان على أن لا تزنى قالت : أو تزنى الحرة ، فهذا لم يكن معروفا عندهم : و الحرة خلاف الأمة صارت في عرف العامة أرب الحرة هي العفيفة ، لأن الحرة التي ليست أمة كانت معروفة عندهم بالعفة ، و صار لفظ الاحصان يتناول الحرية مع العفـــة لأن الاماء لم تكن عفائف ، وكذلك الاسلام هو ينهى عرب الفحشاء، و المنكر ، وكذلك المرأة المتزوجة زوجها يحصنها لأنها تستكفي به و لأنه يغار عليها ، فصار لفظ الاحصان يتناول الاسلام و الحرية و النكاح ، و أصله إنمـا هي العفـة . فان العفيفة هي التي أحصن فرجها من غير صاحبها: كالمحصن الذي يمتنع من غير أهله، و إذا كان الله إنما أباح من المسلمين و أهل الكتاب نكاح المحصنات و البغايا ، و البغايا لسر. محصنات ، فيلم يبح الله نكاحهن . و بمـــا يدل عـلى ذلك قوله : ﴿ إِذَا آتِيتُمُوهُنَ أَجُورُهُنَ مُحَصَّنِينَ غَيْرِ مسافحین و لا متخذی أخـدان ﴾ و المسافح الزانی الذی یسفح ماء مع

هذه و هذه ؛ وكذلك الميباغة و المتخدة الحدن الذى تكون له صديقة يزنى بها دون غيره فشرط فى الحل أن يكون الرجل غير مسافح و لا متخذ حدن ، فاذا كانت المرأة بغيا و تسافح هذا و هذا لم يكن زوجها محصنا لها عن غيره ، إذ لو كان محصنا لها كانت محصنة ، و إذا كانت مسافحة لم تكن محصنة ، و الله إنما أباح الذكاح إذا كان الرجال محصنين غير مسافحين ، و إذا شرط فيه أن لا ينى بغيرها فلا يسفح ماءه مع غيرها كان أبلغ و أبلغ .

و قال أهل اللغة : السفاح الرنا ، قال ابن قتيبة : ﴿ محصنين ﴾ أى متزوجين غير مسافحين ، قال و أصله من سفحت القربة إذا صببتها : فسمى الزنا سفاحا لأنه يصب النطفة و تصب المرأة النطفة ، و قال ابن الفارس : ( السفاح ) صب الما ، بلا عقد و لا نكاح ، فهى التي تسفح ما ها ، و قال الزجاج : ( محصنين ) أي عاقدين النزوج ، و قال غيرهما : متعففين غير زانين .

وكذلك قال فى النساء: ﴿ و أحل لكم ما وراء ذلكم أن تبتغوا بأموالكم محصنين غير مسافحين ٤ : ٢٤ ﴾ فنى هاتين الآيتين اشترط أن يكون الرجال محصنين غير مسافحين ( بكسر الصاد ) و المحصن هو الذى يحصن فرجه ليس هو المحصن بالفتح الذى يشترط فى الحد ، فلم يبح إلا تزوج من يكون محصنا للرأة غير مسافح ؛ و من تزوج ببغى مع بقائها على البغاء و لم يحصنها من غيره بل هى كا كانت قبل النكاح تبغى مع غيره فهو مسافح بها لا محصن لها ، و هذا حرام بدلالة القرآن . . .

و قوله تعالى : ﴿ و لا متخذى أخدان ﴾ حرم به أن يتخذ صديقة في السر تزنى معه لا مع غيره ، و قال سبحانه فى آية الاماء : ﴿ و من لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات المؤمنات فما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات ، و الله أعلم بايمانكم بعضكم من بعض ، فانكحوهن با ذن أهلهن ، فان أتين بفاحشة فعليهن نصف ما على المحسنات من العداب ع : ٢٥ ﴾ فذكر في الاماء محصنات غير مسافحات و لا متخذات أخدان و أما الحرائر فاشترط فيهن أن يكون الرجال محصنين غير مسافحين و ذكر في المائدة ﴿ وَ لَا مَتَخَذَى أَخَدَانَ ﴾ لما ذكر نساء أهل الكتاب ، و في النساء لم يذكر إلا غير مسافحين ، و ذلك أن الاماء كن معروفات بالزنا دون الحرائر ، فاشترط في نكاحهن أن يكون محصنات غير مسافحات و لا متخذات أخدان ، فدل ذلك أيضاً على أن الأمـــة التي تبغي لا تبحوز تزوجها إلا إذا تزوجها على أنها محصنة يجصنها زوجها فلا تسافح الرجال و لا تتخذ صديقاً، و هذا من أبين الأمور في تحريم نكاح الأمة الفاجرة مع ما تقدم ، و قد روی عن ابن عباس : ﴿ محصنات ﴾ عفائف غیر زوان ، ﴿ وَ لَا مُتَخَذَاتَ أَخَدَانَ ﴾ يعنى أخلاء . كان أهل الجاهلية يحرمون ما ظهر من الزنا و يستحلون ما خنى ، و عنـه رواية أخرى ﴿ المسافحات ﴾ المعلنات بالزنا ، و ﴿ المتخـذات أخـــدان ﴾ ذوات الخليل الواحد .

قال بعض المفسرين : كانت المرأة تتخذ صديقا تزنى معه و لا تزنى مع غيره ، فقد فسر ابن عباس هو و غيره من السلف المحصنات بالعفائف و هو كما قالوا ، و ذكروا أن الزما فى الجاهلية كان نوعين . نوعا مشتركا و نوعا مختصا ، و المشترك ما يظهر فى العادة بخلاف المختص فانه مستتر فى العادة . '

قوله : ﴿ وَ الَّذِينَ أُوتُوا الكتابِ ﴾ هل المراد به من هو بعــد نزول القرآن متدين بدين أهل الكتاب أو المراد به من كان آباءه قد دخلوا فى دين أهل الكتاب قبل النسخ و التبـديل ، على قولين للعلما : ( فالقول الأول ) هو قول جهور المسلمين من السلف و الخلف، وهو مذهب أبي حنيفة و مالك و أحد القولين في مذهب أحمد بل هو المنصوص عنه صريحًا ، ( و الثاني ) قول الشافعي و طائفية من أصحاب أحمـــد ، و أصل هذا القول أن عليا و ابن عباس تنازعا في ذبائح بني تغلب فقال على : لا تباح ذبائحهم و لا نساءهم ، فانهم لم يتمسكوا من النصرانيـة إلا بشرب الخمر ، و روى عنه . . . (٢) نغزوهم لأنهم لم يقوموا بالشروط التي شرطها عليهم عثمان فانه شرط عليهم ألا . . . (٣) و غير ذلك من الشروط، و قال ابن عباس: بل تباح لقوله تعالى: ﴿ و من يتولهم منكم فأنه منهم ٥ : ٥١ ﴾ و عامة المسلمين من الصحابة و غيرهم لم يحرموا ذَمَاتُحَهُم ، و لا يعرف ذلك إلا عن على وحده ؛ و قــد روى معنى تول ان عباس عن عمر بن الخطاب ، فمن العلماء من رجح قول عمر و ابن عباس و هو قول الجهور كأبي حنيفة و مالك و أحمد في إحدى الرواتين

<sup>· (</sup>۱) فناوى ج ٣ ص ٧ .

<sup>(</sup>٣) بياض بالأصل . (٣) يباض بالأصل .

عنه ؛ و صححها طائفة من أصحابه بل هي آخر قوليه ، بل عامة المسمين من الصحابة و التابعين و تابعيهم على هذا القول، و قال أبو بكر الأثرم: ما علمت أحداً مِن أصحاب النبي صلى الله عليه و سلم كرهه إلا علياً ، وهذا قول جماهیر فقها، الحجاز و العراق و فقها الحدیث و الرأی کالحسر ... و ابراهیم النخعی و الزهری و غیرهم ، و هو الذی نقـله عن أحمـد أكثر أصحابه ، و قال ابراهیم بن الحارث: كان آخر قول أحمد على أنه لایری بذبائحهم بأساً ؛ و من العلماء من رجح قول على" ، و هو قول الشافعي ﴿ وَ أَحْمَدُ فِي إِحْدَى الرَّوايَتِينَ عَنَّهُ ، وَ أَحْمَـَ دَ إِنَّا اخْتَلَفَ اجْتَهَادُهُ فِي بَي تغلب، و هم الذين تنازع فيهم الصحابة، فأما سائر اليهود و النصارى من العرب مثل تنوخ و بهراء و غيرهما من اليهود فلا أعرف عن أحمد في حل ذبائحهم نزاعا ؛ و لا عن الصحابة و لا عن التابعين و غيرهم مر السلف، و إنما كان النزاع بينهم في بني تغلب خاصة ، و لكن مر أصحاب أحمد من جعل فيهم روايتين كبي تغلب، و الحل مذهب الجمهور كأبي حنيفة و مالك و ما أعلم للقول الآخر قدوة من السلف .

ثم هؤلاً المذكورون من أصحاب أحمد قالوا بأنه من كان أحمد أبويه غير كتابى بل مجوسيا لم تحل ذبيحته و مناكحة نسائه ، و هذا مذهب الشافعي فيها إذا كان الأب مجوسيا ، و أما الام فله فيها قولان ، فان كان الابوان مجوسين حرمت ذبيحته عند الشافعي و من وافقه من أصحاب أحمد ، و حكى ذلك عن مالك ، و غالب ظنى أن هذا غلط على مالك فانى لم أجده فى كتب أصحابه ، و هذا تفريع على الرواية المخرجة مالك فانى لم أجده فى كتب أصحابه ، و هذا تفريع على الرواية المخرجة

عن أحمد في سائر اليهود و التصاري من العرب ، و هذا مبي على إحدى الروايتين عنه في نصاري بني تغلب، و هو الرواية التي اختارها هؤلاً فأما إذا جعل الروايتان في بني تغلب دون غيرهم من العرب، أو قيل إرب النزاع عام ؛ و فرعنا على القول بحل ذبائح بني تغلب و نسائهم كما هو قول الأكثرين، فإنه على هذه الرواية لا عبرة بالنسب بل لو كان الأبوان جميعا مجوسيين أو وثنيين والولد من أهل الكتـاب فحكمــه حكم أهل الكتاب على هذا القول بلا ريب ، كما صرح بذلك الفقها من أصحاب أحمد و أبى حنيفة و غيرهم ، و من ظن من أصحاب أحمد و غيرهم أرب تحريم نكاح من أبواه مجوسيان أو أحدهما مجوسي قول واحد في مذهب فهو مخطى خطأ لا ريب فيه لأنه أصل النزاع في هذه المسألة، و لهـــــذا كان من هؤلاً من يتناقض فيجوز أن يقر بالجزية من دخل في دينهم بعد النسخ و التبديل ، و يقول مع هــذا بتحريم نكاح نصراني العرب مطابقاً ، و من كان أحد أبويه غير كتابي كما فعل ذلك طائفـة مر\_\_ أصحاب أحمد ، و هذا تناقض و القاضى أبو يعلى و ان كان قد قال هذا القول هو وطائفة من أتباعه ، فقد رجع عن هـذا القول في الجامع الكبير \_ و هو آخر كتبه \_ فذكر فيمن انتقل إلى دين أهل الكتاب من عبدة الأوثان كالروم و قبائل من العُرَبُ ، و هم تنوخ و بهراء و من بى تعلب ، هل تجوز مناكحتهم و أكل ذبائحـهم ؛ و ذكر أن المنصوص عن أحمــد أنه لا بأس بنكاح نصارى بى تغلب ، و أن الرواية الأخرى مخرجة على الروايتين عنه في ذبائحهم، و اختار أن المنتقل إلى دينهم حكمه حكمهم ، سواء كان انتقاله بعد مجىء شريعتنا أو قبلها ، و سواء انتقل إلى دين المبدلين أو دين لم يبدل ؛ و يجوز منا كحته و أكل ذيبحته ، و إذا كان هذا في من أبواه مشركان من العرب و الروم ، فمن كان أحد أبويه مشركا فهو أولى بذلك ، هذا هو المنصوص عن أحمد فانه نص على أنه من دخل في دينهم بعد النسخ و التبديل كمن دخل في دينهم في هذا الزمان ، فانه يقر بالجزية ، قال أصحابه : و إذا قررناه بالجزية حلت ذبائحهم و نسائهم ، و هو مذهب أبي حنيفة و مالك و غيرهما .

و أصل النزاع فى هذه المسألة ما ذكرته من نزاع على و غيره من الصحابة فى بنى تغلب ، و الشافعى و أحمد فى إحدى الروايتين عنه ، و الجهور أحلوها ، و هى الرواية الأخرى عن أحمد .

ثم الذين كرهوا ذبائح بنى تغلب تنازعوا فى مأخذ على ؛ فظن بعضهم أن عليا إنما حرم ذبائحهم و نسائهم لكونه لم يعلم أن آبا هم دخلوا فى دين أهل الكتاب قبل النسخ و التبديل، و هذا مذهب الشافعى و من وافقه من أصحاب أحمد، و قال آخرون بل على لم يكره ذبائح بنى تغلب إلا لكونهم ما تدينوا من دين أهل الكتاب إلا بشرب الخر، و هذا المأخذ من قول على هو المنصوص عن أحمد و غيره و هو الصواب، المأخذ من قول على هو المنصوص عن أحمد و غيره و هو الصواب، و بالجملة فالقول بأن أهل الكتاب المذكورين فى القرآن هم من كاب دخل جده فى ذلك قبل النسخ و التبديل قول ضعيف، و القول بأن على بن أبى طالب رضى الله عنه أراد ذلك قول ضعيف، بل الصواب المقطوع به أن كون الرجل كتابيا أو غير كتابي هو حكم مستقل بنفسه و لا بنسبه به أن كون الرجل كتابيا أو غير كتابي هو حكم مستقل بنفسه و لا بنسبه به أن كون الرجل كتابيا أو غير كتابي هو حكم مستقل بنفسه و لا بنسبه

و كل من تدين بدين أهل الكتاب فهو منهم سواء كان أبوه أو جده دخل في دينهم أو لم يدخل ، و سواء كان دخوله قبل النسخ و التبـديل أو بعد ذلك وهذا مذهب جمهور العلماء كائبي حنيفة ومالك؛ وهو المنصوص الصريح عن أحمد ، و إن كان بين أصحابه فى ذلك نزاع معروف، و هذا القول هو الثابت عن الصحابة رضى الله عنهم: و لا أعلم بين الصحابة في ذلك نزاعاً، و قد ذكر الطحاءى أن هذا إجماع قديم؛ و احتج بذلك في هذه المسألة على من لا يقر الرجل فى دينهم بعد النسخ و التبديل ، كمن هو في زمانا إذا انتقل إلى دين أهل الكتاب ، فاله تؤكل ذبيحتــه و تنكح نساءه ، و هذا يبين خطأ من يناقض منهم : و أصحاب هذا القول الذي هو قول الجهور يقولون من دخل هو أو أبود أو جده في دينهــم بعد النسخ و التبديل أتمر بالجزية سواء دخل فى زماننــا هذا أو قبـــله : و أصحاب القول الآخر يقولون متى علمنا أنه لم يدخل إلا بعد النسخ و التبديل لم تقبل منه الجزية كما يقوله بعض أصحاب أحمـــد مع أصحاب الشافعي، و الصواب قول الجمهور ، والدليل عليه بوجوه .

أحدها أنه قد ثبت أنه كان من أولاد الانصار جماعة تهودوا قبل بعثة النبى صلى الله عليه و سلم بقليل كما قال ابن عباس: إن المرأة كانت مقلاتا، و المقلات التي لا يعيش لها ولد، كثيرة القلت، و القلت الموت و الهلاك كما بقال: امرأة مذكار و ميناث إذا كانت كثيرة الولادة للذكور و ناالاث و السا (١) كثيرة الموت، قال ابن عباس: فكانت المرأة تنذر إن عاش لها ولد أن تجعل أحدهما يهوديا لكون اليهود كانوا

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل

أهل علم و كتاب ، و العرب كانوا أهل شرك و أوثان ، فلما بعث الله محمدا كان جماعة من أولاد الانصار تهودوا فطلب آماهم أن يكرهوهم على الاسلام فأنزل الله تعالى: ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي الآية ٢ : ٢٥٦ ﴾ فقد ثبت أن هؤلًا. كان آباءهم موجودين تهودوا و معلوم أن هذا دخول بأنفسهم في اليهودية قبل الاسلام و بعــد مبعث المسيح صلوات الله عليه و هذا بعد النسخ و التبديل . و مع هـذا نهى الله عز و جل عن إكراه هؤلاً- الذين تهودوا بعد النسخ و التبديل على الاسلام و أقرهم بالجزية ، و هذا صريح في جواز عقد الذمـة لمن دخل بنفسه فى دين أهل الكتاب بعد النسخ و التبديل فعلم أن هذا القول هو الصواب دون الآخر ، و متى ثبت أنه يعقد له الذمة ثبت أن العبرة بنفسه لا بنسبه ، و أنه تباح ذبيحته و طعامه باتفاق المسلمين فان المانع لذلك لم يمنعه إلا بناء على أن هذا الصنف ليسوا من أهل الكتاب، فلا يدخلون فاذا ثبت بنص السنة أنهم من أهل الكتاب دخلوا في الخطاب بلا نزاع . و الوجه الثانى: أن جماعة من اليهود كانوا بالمدينة و حولها كانوا عربا و دخلوا فى دين اليهود : و مع هذا فلم يفصل النبي صلى الله عليـه

عربا و دخلوا فى دين اليهود: و مع هذا فلم يفصل النبى صلى الله عليه و سلم فى أكل طعامهم و حل نسائهم و إقرارهم بالذمة بين من دخل أبواه بعد مبعث عيسى عليه السلام و من دخل قبل ذلك و لا بين المشكوك فى نفسه بل حكم فى الجميع حكما واحدا عاما فعلم أن التفريق بين طائفة و طائفة لا تقر بالجزية و طائفة تقر، و لا تؤكل ذبائحهم و طائفة يقرون و تؤكل ذبائحهم تفريق ليس له أصل فى سنة رسول الله صلى الله عليه

وسلم الثابتة عنه ، وقد علم بالنقل المستفيض أن أهل المدينة كان فيهم يهود كثير من العرب وغيرهم من بني كنانة وحمير وغيرهما من العرب و لهذا قال النبي صلى الله عليه و سلم العاذ لما بعشه إلى اليمن: إنك تأتى قوما أهل كتاب ، و أمره أن يأخذ من كل حالم ديناراً أو عدله معافر ، و لم يفرق بين من دخل أبوه قبل النسخ أو بعده ، وكذلك وفد نجران و غيرهم من النصارى الذين كان فيهم عرب كثيرون أقرهم بالجزية ، وكذلك سائر العرب والنصارى من قبائل العرب لم يفرق رسول الله صلى الله عليه و سلم و لا أحد من خلفاء و أصحابه بين بعضهم و بعض ، بل قبلوا منهم الجزية و أباحوا ذبائحهم و نساءهم ، وكذلك نصارى الروم و غيرهم لم يفرقوا بين صنف و صنف ، و من تدبر السيرة النبوبة علم كل هذا بالضرورة ؛ و عدلم أن هدذا التفريق قول محدث لا أصل له في الشريعة .

الوجه الثالث: أن أكون الرجل مسلما أو يهوديا أو نصرانيا وبحو ذلك من أسماء الدين و هو حكم يتعلق بنفسه و باعتقاده و إرادته و قوله و عمله لا يلحقه هذا الاسم لمجرد اتصاف آباءه بذلك، لكن الصغير حكمه فى أحكام الدنيا حكم أبويه لكوبه لا يستقل بنفسه، فاذا بلغ وتكلم بالاسلام أو بالكفر كان حكمه معتبرا بنفسه باتفاق المسلمين، فلو كانوا أبواه يهودا أو نصارى فأسلم كان من المسلمين باتفاق المسلمين، و لو كانوا مسلمين فكفر كان كافرا باتفاق المسلمين ، فان كفر بردة لم يقر عليه مسلمين فكفر كان كافرا باتفاق المسلمين ، فان كفر بردة لم يقر عليه لكوبه مرتدا لاجل آبائه و كل حكم علق بأسماء الدين من السلام وايمان

و كفر و نفاق و ردة و تهود و تنصر إنما يثبت لمن اتصف بالصفات الوجبة لذلك، وكون الرجل من المشركين أو أهل الكتاب هو من هذا الباب، فمن كان بنفسه مشركا فحكمه حكم أهل الشرك، و إن كان أبواه غير مشركين و هو مسلم فحكمه حكم اليهود و النصارى، أما إذا تعلق عليه حكم المشركين مع كونه من اليهود و النصارى لأجل كون آبائه قبل النسخ و التبديل كانوا مشركين فهنا خلاف الأصول.

الوجه الرابع: أن يقال: قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنَ الذِينَ كَفُرُوا مِن أَهُلُ الكتابِ و المشركين ١٩٠١ ﴾ و قوله: ﴿ و قل للذين أُوتُوا الكتاب و الأميين أ أسلم ، و إن أسلموا فقد اهتدوا ١٠٠٠ ﴾ و أمثال ذلك إنما هو خطاب ليهود لا الموجودين و إخبار عنهم ، المراد بالكتاب هو الكتاب الذي بأيديهم الذي جرى عليه من النسخ والتبديل ما جرى ، ليس المراد من كان متمسكابه قبل النسخ و التبديل ، فان أولئك لم يكونوا كفارا و لا هم عن خوطبوا بشرائع القرآن و لا قيل لهم في القرآن: ﴿ يَا أَهُلُ الكتابِ ﴾ قانهم قد ماتوا قبل نزول القرآن و إذا كان كذلك فكل من تدين بهدذا الكتاب الموجود عند أهل الكتاب ، و هم كفار تمسكوا بكتاب مبدل منسوخ ، و هم مخلدون في نار جهم كا يخلد سائر أنواع الكفار ، و الله منسوخ ، و هم مخلدون في نار جهم كا يخلد سائر أنواع الكفار ، و الله تعالى مع ذلك سوغ إقرارهم بالجزية و أحل طعامهم و نساءهم .

الوجه الخامس: أن يقال: هؤلاء الذين كفروا من أهل الكتاب

بالقرآن هم كفار ؛ و إن كان أجدادهم كانوا مؤمنين ، و ليس عذابهم في وجود النسب الفاضل هو إلى تغليظ كفرهم أقرب منه إلى تخفيف كفرهم فمن كان أبوه مسلما و ارتد كان كفره أغلظ من كفر من أســـلم هو و ارتد ، و لهذا تنازع الناس في من ولد على الفطرة إذا ارتد ثم عاد إلى الاسلام هل تقبل توبته ؟ على قولين ، هما روايتــان عن أحمد ، و إذا كان كذلك فمن كان أبوه من أهل الكتاب قبل النسخ و التبديل ، ثم أنه لما بعث الله عيسي و محمّدا صلى الله عليهما كفر بهما و بما جاءًا به من عند الله و اتبع الكتاب المبدل المنسوخ كان كفره من أغلظ الكفر ، و لم يكن كفره أخف من كفر من دخل بنفسه في هذا الدين المبدل، ولا له بمجرد نسبه حرمة عند الله و لا عند رسوله و لا ينفعه دين آبائه إذا كان هو مخالفًا لهم ؛ فان آباءه كانوا إذ ذاك مسلمين، فان دين الله هو الاسلام في كل وقت ، فكل من آمن بكتب الله و رسله في زمان فهو مسلم ، و من كفر بشيء من كتب الله و رسله فليس مسلما في أي زمان كان ، و إذا لم يكن لأولاد بني اسرائيـل إذا كفروا مزية عـــلي أمثالهم من الكفار الذين ماثلوهم في اتباع الدين المبدل المنسوخ علم بذلك بطلان الفرق بين الطائفتين و اكرام هؤلآء باقرارهم بالجزية وحل ذبائحهم و نسائهم دون هؤلاً و أنه فرق مخائف لأصول الاسلام ، و أنه لو كان الفرق بالعكس كان أولى ؛ و لهذا يوبخ الله بني اسرائيل على تكذيبهم بمحمد صلى الله عليه و سلم ما لا يوبخه غيرهم من أهل الكتاب لأنه تعالى

أنعم على أجدادهم نعا عظيمة فى الدين و الدنيا ، فكفروا نعمته وكذبوا رسله و بدلوا كتابه و غيروا دينه ، فضربت عليهم الذلة أينا ثقفوا إلا بحبل من الله و حبل من الناس و باؤا بغضب من الله ؛ و ضربت عليهم المسكنة ، ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله و يقتلون النبيين بغير الحق ، ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون ، فهم مع شرف آبائهم و حق دين أجدادهم من أسوء الكفار عند الله ، و هو أشد غضبا عليهم من غيرهم لأن فى كفرهم من الاستكبار و الحسد و المعاندة و القسوة وكتمان العلم و تحريف الكتاب و تبديل النص و غير ذلك ما ليس فى كفر هؤلا ، فكيف يجعل لهؤلا الأرجاس الأنجاس الذين هم من أبغض الحلق إلى الله مزية على سائر إخوانهم الكفار مع أن كفرهم إما مماثل لكفر إخوانهم الكفار مع أن كفرهم إما مماثل لكفر إخوانهم الكفار و إما أغلظ منه : إذ لا يمكن أحداً أن يقول : إن كفر الداخلين أغلظ من كفر هؤلا ، مع تماثلهما فى الدين بهدذا

الوجه السادس: أن تعليق الشرف في الدين بمجرد النسب هو حكم من أحكام الجاهلية الذين اتبعتهم عليه الرافضة و أشباههم من أهل الجهل؛ فان الله تعالى قال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ إِمَا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكَّر و أَتَّى وَجَعَلْنَاكُم شعوباً و قبائل لتعارفوا إِن أكرمكم عند الله أتقاكم ٤٩: ١٣ ﴾ و قال النبي صلى الله عليه و سلم: لا فضل لعوبي على عجمي و لا لعجمي و و قال النبي على عربي؛ و لا لأسود على أبيض و لا لأبيض على أسود إلا بالتقوى؛ النَّاسِ من آدم و آدم من تراب، و لهذا ليس في كتاب الله آية

واحدة يمدح فيها أحدا بنسبه و لا يذم أحدا بنسبه، و إنما يمدح بالايمان و التقوى و يذم بالكفر و الفسوق و العصيان ، و قد ثبت عنه صلى الله عليه و سلم أنه قال: « أربع من أمر الجاهليَّة في أمتى لن يدعوهن ' الفخر بالاحساب ، و الطعن بالانساب ، و النياحة ، و الاستسقاء بالنجوم » فجعل الفخر بالاحساب من أمور الجاهليــة ، فاذا كان المسلم لا فخر له على المسلم بكون أجداده لهم حسب شريف فكيف يكون لكافر من أهل الكتاب فخر على كافر من أهل الكتاب بكون أجداده كانوا مؤمنين و إذا لم تكن مع التماثل في الدين فضيلة لأجل ٠٠٠٠ (١) على الآخرين في الدين لأجل النسب علم أنه لا فضل لمن كان من اليهود و النصارى آباءه مؤمنين متمسكين بالكتاب الأول قبل النسخ و التبديل على من كان أبوه داخلا فيه بعد النسخ و التبديل ، و إذا تماثل دينهما تماثل حكمهما في الدين، و الشريعة إنما علقت بالنسب أحكاما مثل كون الحلافة من قريش ، و كون ذوى القربي لهم الحنس ، و تحريم الصدقة على آل محمد صلى الله عليه و سلم و نحو ذلك: لآن النسب الفاضل مظنة أن يكون أهله أفضل من غيرهم ؛ كما قال النبي صلى الله عليه و سلم : « الناس معادن كمعادن الذهب و الفضة ، خيارهم في الجاهليـــة خيارهم في الاسلام إذا فقهوا ، و المظنة تعلق الحكم بما إذا خفيت الحقيقة أو انتشرت فأما إذا ظهر دين الرجل الذي به تتعلق الاحكام وعرف نوع دينـــه و قدره لم يتعلق بنسبه الأحكام الدينية ، و لهذا لم يكن لأبى لهب مزية

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل

على غيره لما عرف كفره كان أحق بالذم من غيره ، و لهذا جعل لمن يأتى بفاحشة من أزواج النبى صلى الله عليه و سلم ضعفين من العذاب كما جعل لمن يقنت منهن لله و رسوله أجرين من الثواب .

فزود الأنساب الفاصلة إذا أساءوا كانت إساءهم أغلظ من بي إساءة غيرهم و عقوبتهم أشد عقوبة من غيرهم ، فكفر من كفر من بي اسرائيل إن لم يكن أشد من كفر غيرهم و عقوبتهم أشد عقوبة من غيرهم فلا أقل من المساواة بينهم ، و لهذا لم يقل أحد من العلماء إن من كفر و فسق من قريش و العرب تخفف عنه العقوبة في الدنيا أو في الآخرة ، بل إما أن تكون عقوبتهم أشد عقوبة من غيرهم في أشهر القولين أو تكون عقوبتهم أغلظ في القول الآخر لأن من أكرمه بنعمته و رفع قدره إذا قابل حقوقه بالمعاصي و قابل نعمه بالكفر كان أحق بالعقوبة عليه عليه عليه عليه .

الوجه السابع: أن يقال: أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لما فتحوا الشام و العراق، و مصر و خراسان و غيرهم كانوا يأكلون ذبائحهم لا يميزون بين طائفة و طائفة، ولم يعرف عن أحد. من الصحابة الفرق بينهم بالانساب؛ و إنما تنازعوا فى بنى تغلب خاصة لامر يختص بهم كما أن عمر ضعف عليهم الزكاة و جعل جزيتهم مخالفة لجزية غيرهم، و لم يلحق بهم سائر العرب، و إنما ألحق بهم من كان بمنزلتهم.

الوجه الثامن : أن يقال : هـذا القول مستلزم أن لا يحـل لنـا طعام جمهور من أهل الكتاب لأنا لا نعرف نسب كثير منهم ، و لا نعلم قبل أيام الاسلام أن أجداده كانوا يهودا أو نصارى قبل النسخ والتبديل و من المعلوم أن حل ذبائحهم و نسائهم ثبت بالكتاب و السنة والاجماع، فاذا كان هذا القول مسلزما رفع ما ثبت بالكتاب و السنة و الاجماع، علم أنه باطل .

الوجه التاسع: أن يقال: ما زال المسلمون في كل عصر ومصر يأكاون ذبائتهم؛ فن أنكر ذلك فقد خالف إجماع المسلمين .

و هذه الوجوه كلها لبيان رجحان القول بالتحليل ، و أنه مقتضى الدليل، فاما أن مثل هذه المسألة أو نحوها من مسائل الاجتهاد يجوز لمن تمسك فيها بأحد القولين ؛ ان ينكر على الآخر بغير حجة و دليل ، فهذا خلاف إجماع المسلمين ، فقد تنازع المسلمون في جبن المجوس والمشركين ، و ليس لمن رجح أحـد القولين أن ينكر على صاحب القول الآخر إلا بحجـة شرعية ، وكذلك تنـازعوا في متروك التسمية و في ذبائح أهل الكتاب إذا سموا عليها غير الله ، و في شحم الشرب و الكليتين و ذبحهم لذوات الظفر كالابل و البط و نحو ذلك بما حرمه الله عليهم و تنازعوا في ذبح الكتابي للضحايا و نحو ذلك من المسائل ، و قـ د قال بكل قول طائفة من أهل العلم المشهورين ، فمن صار إلى قول مقلدا لقائله لم يكن له أن ينكر على من صار إلى القول الآخر مقلدا لقائله ، لكن إن كان مع أحدهما حجة شرعية وجب الانقياد للحجج الشرعية إذا ظهرت: ولا يجوز الاحد أن يرجح قولا على قول بغير دليل، و لا يتعصب لقول على قول ، و لا لقائل على قائل بغير حجة ، بل من كان مقلدا لزم حل

التقليد ، فلم يرجح و لم يزيف و لم يصوب و لم يخطى ، و من كان عنده من العلم و البيان ما يقوله سمع ذلك منه فقبل ما تبين أنه حق ؛ و رد ما تبين أنه باطل ، و وقف ما لم يتبين فيه أحد الأمرين ، و الله تعالى قد فاوت بين الناس فى قوى الأذهان كما فاوت بينهم فى قوى الأبدان ، و هذه المسألة و نحوها فيها من أغوار الفقه و حقائقه ما لم يعرفه إلا من عرف أقاويل العلماء و مأهزهم ، فأما من لم يعرف إلا قول عالم واحد و حجته دون قول العالم الآخر و حجته فانه من العوام المقلدين لا من العلماء الذين يرجحون و يزيفون ، و الله تعالى يهدينا و إخواننا لما يجبه و يرضاه ، و بالله التوفيق ، و الله أعلم .

﴿ و المحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ﴾ فان قيل هذه الآية معارضة بقوله : ﴿ وَلا تَنْكُمُوا المُشْرِكَاتُ حَتَى يُؤْمِنَ ٢ : ٢٢١ ﴾ و بقوله تعالى : ﴿ وَلا تَمْكُوا بِعُصِمُ الْكُوافُر ﴾ قيل : الجواب مر ثلاثة أوجه :

أحدها: أن الشرك المطلق فى القرآن لا يدخل فيه أهل الكتاب و إنما يدخلون فى الشرك المقيد، قال الله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنَ الذَيْنَ كَفُرُوا مَنْ أُهُلِ الْكَتَابِ وَ المشركين ١٠٥ ؛ ١ ﴾ فجعل المشركين قسما غير أهل الكتاب، وقال تعالى: ﴿ إِنَ الذَيْنَ آمَنُوا وَ الذَيْنَ هَادُوا وَ الصابئين وَ النَّصَارِي وَ المجوس وَ الذَيْنُ أَشْركوا ٢٢ : ١٧ ﴾ فجعلهم قسما غيرهم ؛ و أما دخولهم فى المقيد فنى قوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُوا أَحَارُهُم و رهبانهم و أما دخولهم فى المقيد فنى قوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُوا أَحَارُهُم و رهبانهم

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۱۹۶ .

أربابا من دون الله ، و المسيح بن مريم ، و ما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً ؛ لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ٩ : ٣١ ﴾ فوصفهم بأنهم مشركون .

و سبب هذا أن أصل دينهم الذي أنول الله به الكتب وأرسل به الرسل ليس فيه شرك، كما قال تعالى: ﴿ و ما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ٢١: ٢٥ ﴾ و قال تعالى: ﴿ و اسأل من أرسانا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دور. الرحمن آلهة يعبدون ٤٣: ٥٥ ﴾ و قال: ﴿ و لقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله و اجتنبوا الطاغوت ١٦: ٣٦ ﴾ و لكنهم بدلوا و غيروا فابتدعوا من الشرك ما لم ينزل به الله سلطانا، فصار فيهم شرك باعتبار ما ابتدعوا لا باعتبار أصل الدين، و قوله تعالى: ﴿ لا تمسكوا بعصم الكوافر ﴾ هو تعريف الكوافر المعروفات اللاتي كن في عصم الملوافر ﴾ هو تعريف الكوافر المعروفات اللاتي كن في عصم الملوافر » و أولئك كن مشركات لا كتابيات من أهل مكة و نحوها .

الوجه الشانى: إذا قدر أن لفظ المشركات و الكوافر يعم الكتابيات ، فآية المائدة خاصة و هى متأخرة نزلت بعند سورة البقرة و الممتحنة بانفاق العلما كما فى الحديث: « المائدة من آخر القرآن نزولا فأحلوا حلالها و حرموا حرامها ، و الخاص المتأخر يقضى على العام المتقدم باتفاق علما المسلمين ، لكن الجمهور يقولون أنه مفسر له ، فتبين أن صورة التخصيص لم ترد باللفظ العام ؛ و طائفة يقولون أن ذلك نسخ بعد أن شرع .

الوجه الثالث: إذا فرضنا النصين ، فأحد النصين حرم ذبا تحهـم و نكاحهم و الآخر أحلهما ، فالنص المحلل لهما يجب تقديمه لوجهين

أحدها : أن سورة المائدة هي المتأخرة باتفاق العلماء ، فتكون ناسخة للنص المتقدم، و لا يقال إن هذا نسخ للحكم مرتين لأن فعل ذلك قبل التحريم لم يكن بخطاب شرجي حلل ذلك ، بل كان لمدم التحريم بمنزلة شرب الحز و أكل الحنزير و نحو ذلك ، و التحريم المبتدأ لا يكون ناسخا لاستصحاب حكم الفعل.، و لهدا لم يكن تجزيم النبي صلى الله عليـه و سلم لكل ذي ناب مِن السباع و كل ذي مخلب من الطيور ماسخا لما ذل غليه قوله تعالى : ﴿ قُل لِا أَجِد نَفِيهَا أُوحَى إِلَى مُحْزِمًا عَلَى طَاعَم يَطْعُمُهُ الآية ٦ : ١٤٥ ﴾ من أن الله عز و جل لم يحرم قبل نزول المائده إلا هذه الأصناف الثلاثة ، فإن هذه الآية نفت تجريم ما سوى الثــــلاثة إلى حين نزول الآية ، و لم يثبت تحليل ما شوى ذلك بل كان ما سوى ذلك عفوا لا تحليل فيه و لا تحريم ، كفعل الصبى و المجنون ، كما في الحـــديث المعروف : « الحلال ما حللـه الله في كتابه و الحرام ما حرمــه الله في كتابه ، و ما سكت عنه فهو مما عفا عنه ، ، و هـذا محفوظ عن سلسان الفارسي موقوفا عليه أو مرفوعا إلى الني صلى الله عليـه و سلم ، و يدل على ذلك أنه قال في سورة المائدة: ﴿ اليوم أَجِلُ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ ﴾ فأخبر أنه أحلها ذلك اليوم ، و سورة المائدة مدنية بالاجماع و سورة الانعمام مكية بالاجماع ، فعسلم أن تحليل الطبيات كان بالمدينة لا بمكة ، و قوله تعالى : ﴿ يَسَالُونَكَ مَا ذَا أَحَلَ لَهُمْ ، قُلَ أَحَلَ لَكُمْ الطَّيَّبَاتَ ، و طعنام

الذين أوتوا الكتاب حل لكم و طعامكم حل لهم ﴾ إلى آخرها ، فثبت نكاح الكتابيات ، و قبل ذلك كان إما عفوا على الصحيح و إما محرما ثم نسخ ، يدل عليه أن آبة المائدة لم ينسخها شيء .

الوجه الشانى: أنه قد ثبت حل طعام أهل الكتاب بالكتاب و السنة و الاجماع ، و الكلام فى نسائهم كالكلام فى ذبائحهم ، فاذا ثبت حل أحدهما ثبت حل الآخر ؛ و حل أطعمتهم ليس له معارض أصلا، و يدل على ذلك أن حذيفة بن اليهان تزوج يهودية و لم ينكر عليه أحد من الصحابة ، فدل على أنهم كانوا مجتمعين على جواز ذلك .

فان قيل : قوله تعالى : ﴿ و طعام الذين أوتوا الـكتاب حل لهم ﴾ محمول على الفواكه و الحبوب ، قيل هذا خطأ لوجوه :

أحدها: أن هذه مباحة من أهل الكتاب و المشركين و المجوس فليس في تخصيصها بأهل الكتاب فائدة .

الثالث: أنه قرن حل الطعام بحل النساء ، و أباح طعامنا لهم كما أباح طعامهم لنا ، و معلوم أن حكم النساء مختص بأهل الكتاب دون المشركين ، فكذلك حكم الطعام ، و الفاكهـــة و الحب لا يختص بأهل الكتاب .

الرابع : أن لفظ الطعام و تناوله اللحم ٍو نحوه أقوى من تناوله ﴿

للفاكهة ؛ فيجب إقرار اللفظ على عمومه، لا سيها و قد قرب به قوله تعالى : ﴿ و طعامكم حل لهم ﴾ و نحن يجوز لنا أن نطعمهم كل أنواع طعامها . فكذلك يحل لنا أن نأكل جميع أنواع طعامهم .

و أيضاً فقد ثبت فى الصحاح بل بالنقل المستفيض أن النبى صلى الله عليه و سلم أهدت إليه اليهودية عام خيبر شاة مشوية ، فأكل منها لقمة ، ثم قال : « إن هذه تخبرنى أن فيها سا ، ، و لو لا أن ذبائحهم حلال ما تناول من تلك الشاة .

و قد ثبت فى الصحيح أنهم لما غروا خيبر أخد بعض الصحابة جرابا فيه شحم قال : قلت : لا أطعم اليوم من هذا أحدا ، فالتفت فاذا رسول الله صلى الله عليه و سلم يضحك و لم يتكر عليه ، و هذا مما استدل به العلما على جواز أكل جيش المسلمين من طعام أهل الحرب قبل القسمة .

و أيضاً فان رسول الله صلى الله عليه و سلم أجاب دعوة يهودى إلى خبر شعير و إهالة سنخة ، رواه أحمد ، و الاهالة من الودك الذى يكون من الذبيحة و من السمن و نحوه الذى يكون فى أوعيتهم التى يطبخون فيها فى العادة ، و لوكانت ذبائحهم محرمة لكانت أوانيهم كأوانى المجوس و نحوهم ، و قد ثبت عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه نهى عن الاكل فى أوعيتهم حتى رخص أن يغسل .

و أيضاً فقد استفاض أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لما فتحوا الشام و العراق و مصر كانوا يأكلون ذبائح أهل الكتاب: اليهود و النصارى، و إنما امتنعوا من ذبائع المجوس، وقع فى جبن المجوس من النزاع ما هو معروف بين المسلمين لأن الجبن يحتاج إلى الانفحة، و فى أنفحة الميتة نزاع معروف بين العلماء، فأبو حنيفة يقول بطهارتها و مالك و الشافعى يقولان بنجاستها، و عن أحمد روايتان . `

٥: ٦ ﴿ يَا أَيهِ الدّين آمنوا إذا قتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم و أيديكم إلى المرافق و امسحوا برؤسكم و أرجلكم إلى الكعبين، و إن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النسا فلم تجدوا ماءاً فتيمموا صعيدا طيبا فامسحوا بوجوهكم و أيديكم منه ، ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ، ولكن يريد ليطهركم و ليتم نعمته عليكم ، لعلكم تشكرون ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ و المسحوا برؤسكم و أرجلكم إلى الكعبين ﴾ فيه قراء تان مشهورتان ، النصب ، و الحفض ، فمن قرأ بالنصب فانه معطوف على الوجه و اليدين ، و المعنى : فاغسلوا وجوهكم و أيديكم و أرجلكم إلى الكعبين ، و المسحوا برؤسكم ، و من قرأ بخفض فليس معناه : والمسحوا أرجلكم كما يظنه بعض الناس الأوجه :

أحدها : أن الذين قرأوا ذلك من السلف قالوا عاد الأمر إلى الغسل .

الثانى: أنه لوكان عطفا على الرؤس لكان المأموربه مسح الأرجل لا المسح بها ، و الله إنما أمر فى الوضوء و التيمم بالمسح بالعضو ، لا

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۱۵۳ ·

مسح الوضوء، فقال تعالى: ﴿ و المسحوا برؤسكم ﴾ و قال: ﴿ فتيمموا صعيدا طيبا فالمسحوا بوجوهكم و أيديكم منه ﴾ و لم يقرأ القراء المعروفون في آية التيمم ﴿ و أيديكم ﴾ بالنصب ، كما قرأوا في آية الوضوء ، فلو كان عطفا لكان موضعان سواء ؛ و ذلك أن قوله: ﴿ و المسحوا برؤسكم ﴾ و قوله: ﴿ و فالمسحوا بوجوهكم و أيديكم ﴾ يقتضي إلصاق المسوح لأن الباء للالصاق ، و هذا يقتضي إيصال الماء و الصعيد إلى أعضاء الطهارة ؛ و إذا قيل: « المسح رأسك و رجلك ، لم يقتض إيصال الماء إلى العضو ، و هذا يبين أن الباء حرف جاء لمعني لا زائدة ، كما يظنه بعض الناس ، و هذا خلاف قوله :

معاوى إننا بشر فأسجح فلسنا بالجبال و لا الحديدا فان الباء هنا مؤكدة ، فلو حذفت لم يختل المعنى ، و الباء فى آية الطهارة إذا حذفت اختل المعنى ، فلم يجز أن يكون العطف على محل المجرور بها بل على لفظ المجرور بها أو ما قبله .

الشاك : أنه لو كان عطفا على المحسل لقرى في آية التيمم «فامسحوا بوجوهكم و أيديكم » فكان في الآية ما يبين فساد مذهب الشارح بأنه قد دلت عليه : ﴿ فامسحوا بوجوهكم و أيديكم منه ﴾ بالنصب ؛ لأن اللفظين سوا و فلما اتفقوا على الجر في آية التيمم مع امكان العطف على المحل لو كان صوابا علم أن العطف على اللفظ و لم يكن في آية التيمم منصوب معطوف على اللفظ كما في آية الوضو .

الرابع: أنه قال ؛ و أرجلكم إلى الكتبين ﴾ و لم يقل إلى الكعاب

فلو قدر أن العطف على المحل كالقول الآخر: و أن التقدير أن فى كل رجلين كعبين ، و فى كل رجل كعب واحد لقيل إلى الكعاب كما قيل « إلى المرافق » لما كان فى كل يد مرفق ، وحينهذ فالكعبان هما العظان الناتئان فى جانبي الساق ، ليس هو معقد الشراك ، فجمع الساق و القدم كما يقوله من يرى المسح على الرجلين ، فاذا كان الله تبارك و تعالى إنما أمر بطهارة الرجلين إلى الكدبين الناتئين ، و الماسح يمسح إلى مجمع القدم و الساق انه مخالف القرآن .

الوجه الخامس: أن القراءتين كالآيتين و الترتيب في الوضوء إما واجب و إما مستحب مؤكد الاستحباب، فاذا فصل ممسوح بين مغسولين و قطع النظير عن النظير دل ذلك على الترتيب المشروع في الوضوء .

الوجه السادس ؛ أن السنة تفسير القرآن و تدل عليه ؛ و تعبر عنه و هي قد جادت بالغسل .

الوجه السابع: أن التيمم جعل بدلا عن الوضوء عند الحاجة ، فحذف شطر أعضاء الوصوء، و خفف الشطر الثانى ؛ و ذلك بأنه حذف ما كان ممسوط و مسح ما كان مغسولا ، و أما القراءة الأخرى و هى قراءة من قرأ ﴿ و أرجلكم ﴾ بالحفض فهى لا تخالف السنة المتواترة ، إذ القراءان كالآيتين ، و السنة الثابتة لا تخالف كتاب الله بل توافقه و تصدقه و لكن تفسره و تبينه لمن قصر فهمه عن فهم القرآن ، فالله القرآن فيه دلالات خفية تخنى على كثير من الناس : و فيه مواضع ذكرت بخملة تفسرها السنة و تبينها .

و المسح اسم جنس يدل على إلصاق الممسوح به بالممسوح ، و لا يدل على لفظه و جريانه لا بننى و لا إثبات ، قال أبو زيد الانصارى و غيره : العرب تقول : تمسحت للصلاة ، قتسمى الوضوء كله مسحا ، و لكن من عادة العرب و غيرهم إذا كان الاسم عاما تحته نوعان خصوا أحد نوعيه باسم خاص ، و أبقوا الاسم العام للنوع الآخر كما فى لفظ الدابة فإبه عام للإنسان و غيره من الدراب ، لكن للإنسان اسم يخصه فصاروا يطلقونه على غيره ، وكذلك لفظ الحيوان ، و لفظ ذوى الارحام يتناول لكل ذى رحم ، لكن للوارث بفرض أو تعصيب يخصه ، وكذلك لفظ المؤمن يتناول من آمن بالجبت و الطاغوت ، فصار لهذا النوع اسم يخصه و هو الكافر و أبقى اسم الإيمان مختصا بالاول ، فصار لهذا النوع اسم يخصه و هو الكافر و أبقى اسم الإيمان مختصا بالاول ،

ثم إنه مع القرينة نارة و مع الإطلاق أخرى يستعمل اللفظ العام في معنيين ، كما إذا أوصى لذوى رحمه ، فإنه يتناول أقاربه من مثل الرجال و النساء ، فقوله تعالى فى آية الوضوء : ﴿ و امسحوا برؤسكم و أرجلكم ﴾ يقتضى إيحاب مسمى المسح بينهما ، و كل واحد من المسح الخاص الخالى عن الإسالة و المسح الذي معه إسالة يسمى مسحا ، فافتضت الآية القدر المشترك فى الموضعين ، و لم يكن فى لفظ الآية ما يمنع كون الرجل يكون المسح بها هو المسح الذي به إسالة ، و دل على ذلك قوله : ﴿ إلى الكعبين ﴾ المسح بها هو المسح الذي به إسالة ، و دل على ذلك قوله : ﴿ إلى الكعبين ﴾ فأمر بمسحهما إلى الكعبين .

و أيضا فإن المسح الخاص هو إسالة الما. مع الغسل فهما نوعان ، - ١٧٠ – المسح المسح العام الذي هو إيصال الماء، و من لغتهم في مثل ذلك أن يكتفى بأحد اللفظين، كقولهم: «علفتها تبنا و ماءا باردا » \_ و الماء ستى لا علف. و قوله ؛

و منه قوله تعالى: ﴿ يطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب و أباريق و كأس من معين لا يصدعون عنها و لا ينزفون ، و فاكهة مما يتحيرون ، و لحم طير مما يشتهون ، و حور عين ٥٦: ١٧ – ٢٢ ﴾ فكذلك اكتنى بذكر أحد اللفظين و إن كان مراده الفسل ؛ و دل عليه قوله : ﴿ إلى الكعبين ﴾ و القراءة الأخرى مع السنة المتواترة .

و من يقول: يمسحان إلى الكعاب لا إلى الكعبين فهو مخالف لكل واحدة من القراءتين كما أنه مخالف للسنة المتواترة، و ليس معه لا ظاهر و لا باطن و لا سنة معروفة، و إنما هو غلط فى فهم القرآن و جهل بمعناه، و بالسنة المتواترة.

و ذكر المسح بالرجل مما يشعر بأن الرجل يمسح بها بخلاف الوجه و اليد، فإنه لا يمسح بهما بحال، و لهذا جاء فى المسح على الحفين الذين على الرجلين ما لم يجىء مثله فى الوجه و اليد، و لكر. دلت السنة مع القرآن على المسح بالرجلين، و من مسح على الرجلين فهو مبتدع مخالف للسنة المتواترة و القرآن، و لا يجوز لاحد أن يعمل بذلك مع إمكان الغسل، و الرجل إذا كانت ظاهرة وجب غسلها و إذا كانت فى الحف

كان حكمها بما بيئته السنة ، كما فى آية الفرائض ، فان السنة بينت حال الوارث إذا كان عبدا أو كافرا أو قائلا ، و نظائره متعددة ، و الله سبحانه أعلم .

es es sis sis es vo es sis

(۱) نٹاوی ج ۲ ص ۹۰۰

## بالنيال الخالج المجاين

(و قد نسر شیخ الاسلام هذه الآیة فی جزء مستقل ، و قد طبع باسم ه تفسیر آیة الوضوء ، فی مجموع ه شذرات البلاطین ، فقال : )

قول الله عز و جل ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا ، إِذَا قَتْمَ إِلَى الصّلاة : فاغسلوا وجوهكم ، و أيديكم إلى المرافق ، و امسحوا بر وسكم و أرجلكم إلى الكعبين ، و إن كنتم جناً فاطهروا ، و إن كنتم مرضى ، أو على سفر ، أو جاء أحد منكم من الغائط ، أو لامستم النساء \_ فلم تجدوا ما ، \_ فتيمموا صعيداً طياً ، فامسحوا بوجوهكم و أيديكم منه ، ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ، و لكن يريد ليطهركم و ليتم نعمته عليكم . لعلكم تشكرون ﴾ ، هذا الخطاب يقتضى : أن كل قائم إلى الصلاة فإنه مأمور بما ذكر : من الغسل ، و المسح ، و هو الوضوء ،

و ذهبت طائفة : إلى أن هذا عام مخصوص .

و ذهبت طائفة: إلى أنه يوجب الوضوء على كل من كان متوضئا . و كلا القولين ضعيف .

فأما الأولون: فإن منهم من قال: المراد بهذا: القائم من النوم. و هذا معروف عن زيد بن أسلم، و من وافقه من أهل المدينة من أصحاب مالك و غيرهم. قالوا: الآية أوجبت الوضوء على النائم بهذا، وعلى المتغوط بقوله « أو جاء أحد منكم مر. الغائط ، وعلى لامس النساء بقوله « أو لامستم النساء » و هذا هو الحدث المعتاد . و هو الموجب للوضوء عندهم .

و من هؤلاء من قال ؛ فيها تقديم و تأخير . تقديره ، إذا قمتم إلى الصلاة من النوم ، أو جاء أحد منكم من الغائط ، أو لامستم النساء .

فيقال: أما تناولها للقائم من النوم المعتاد: فظاهر لفظها يتناوله .
و أما كونها مختصة به ، بحيث لا تتناول من كان مستيقظا و قام
إلى الصلاة: فهذا ضعيف . بل هي متناولة لهذا لفظا و معنى .

و غالب الصلوات يقوم الناس إليها من يقظة ، لا من نوم ، كالعصر و المغرب و العشاء ، وكذلك الظهر فى الشتاء ، لكن الفجر يقومون إليها من نوم ، وكذلك الظهر فى القائلة ، و الآية تعم هذا كله ، لكن قد يقال : إذا أمرت الآية القائم من النوم ـ لأجل الريح التي خرجت منه بغير اختياره ـ فأمرها للقائم الذي خرج منه الريح فى اليقظة أولى و أحرى ، فتكون ـ على هذا ـ دلالة الآية على اليقظان بطريق تنبيه الخطاب و فحواه ، و إن قيل : إن اللفظ عام ، يتناول هذا بطريق

فهذان قولان متوجهان . و الآية على القولين عامة . و تعم أيضاً القيام إلى النافلة بالليل و النهار ، و القيام إلى صلاة الجنازة ، كما سنينه إن شاء الله .

فتى كانت عامة لهذا كله: فلا وجه لتخصيصها .

العموم اللفظى .

و قالت طائفة: تقدير الكلام: إذا قمتم إلى الصلاة و أتتم محدثون، أو قد أحدثتم. فإن المتوضى اليس عليه وضوء. و كل هذا عن الشافعي رحمه الله . و يوجبه الشافعي في التيمم . فإن ظاهر القرآن يقتضي وجوب الوضوء و التيمم على كل قائم يخالف هذا'.

فإن كان قد قال هذا: كان له قولان .

و من المفسرين من يجعل هذا قول عامة الفقها، من السلف والخلف، لا تفاقهم على الحكم . فيجعل اتفاقهم على هذا الحكم اتفاقا على الاضمار ، كما ذكر أبو الفرج ان الجوزى . قال : و للعلماء فى المراد بالآية قولان .

أحدهما: إذا قتم إلى الصلاة محدثين فاغسلوا . فصار الحدث مضمراً في وجوب الوضوء . و هـــــذا قول سعد بن أبى وقاص ، و أبى موسى ، و ابن عباس ، رضى الله عنهم ، و الفقهاء .

قال: و الثانى، أن الكلام على إطلاقه من غير إضمار، فيجب الوضوء على كل من يريد الصلاة، محدثاً كان أو غير محدث

و هذا مروی عن عکرمة و ابن سیرین .

و نقل عنهم: أن هذا الحكم غير منسوخ . و نقل عن جماعة من العلماء: أن ذلك كان واجباً بالسنة . و هو ما روى بريدة رضى الله عنه « أن النبي صلى الله عليه وسلم ، صلى يوم الفتح خمس صلوات بوضوء واحد. و قال : عمداً فعلته يا عمر » .

قلت: أما الحكم \_ و هو أن من توضأ لصلاة صلى بذلك الوضوء

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

صلاة أخرى \_ فهذا قول عامة السلف و الخلف ، و الخلاف فى ذلك شاذ ، و قد علم بالنقل المتواتر عن النبي صلى الله عليه و سلم : أنه لم يكن يوجب الوضوء على من صلى ثم قام إلى صلاة أخرى ، فإيه قد ثبت بالتواتر « أبه صلى بالمسلمين يوم عرفة الظهر و العصر جميعاً ، جمع بهم بين الصلاتين ، و صلى خلفه ألوف مؤلفة لا يحصيهم إلا الله ، و لما سلم من الظهر ، صلى بهم العصر ، و لم يحدث وضوءاً ، لا هو و لا أحد ، و لا أمر الناس بإحداث وضوء ، و لا نقل ذلك أحد ، و هذا يدل على أن التجديد لا يستحب مطلقا .

و هل يستحب التجديد لكل صلاة من الخس ؟ فيه نزاع . و فيه عن أحمد رحمه الله روايتان .

و كذلك أيضاً لما قدم مزدلفة «صلى بهم المغرب و العشاء جمعا » من غير تجديد وضوء للعشاء . و هو فى الموضعين قد قام هو و هم إلى صلاة بعد صلاة . و أقام لكل صلاة إقامة . وكذلك سائر أحاديث الجمع الثابتة فى الصحيحين من حديث ان عمر ، و ان عباس ، و أنس رضى الله عنهم . كلها تقتضى : أنه هو صلى الله عليه و سلم \_ و المسلمون خلفه \_ صلوا الثانية من المجموعتين بطهارة الأولى ، لم يحدثوا لها وضوءاً .

وكذلك هو صلى الله عليه و سلم قد ثبت عنه فى الصحيحين من حديث ابن عباس و عائشة و غيرهم « أنه كان يتوضأ لصلاة الليل . فيصلى به الفجر » مع أنه كان ينام حتى يَغُطَّ . و يقول « تنام عيناى و لا ينام قلمى » فهذا أمر من أصح ما يكون أنه: كان ينام ثم يصلى بذلك الوضو و الذى الذي

الذي توضأه للنافلة ، يصلى به الفريضة . فكيف يقال: إنه كان يتوضأ لكل صلاة ؟ .

و قد ثبت عنه فى الصحيح « أنه صلى الله عليه و سلم صلى الظهر · ثم قدم عليه وفد عبد القيس · فاشتغل بهم عن الركعتين بعد الظهر حتى صلى العصر ، ولم يحدث وضوءاً » ·

و كان يصلى تارة الفريضة ثم النافلة . و تارة النافلة ثم الفريضة ، و تارة فريضة ثم فريضة . كل ذلك بوضو- واحد .

وكذلك المسلمون صلوا خلفه فى رمضان بالليل بوضوء واحد مرات متعددة .

و كان المسلمون على عهده يتوضأون ثم يصلون ما لم يحدثوا ، كما جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة . و لم ينقل عنه ـ لا بايسناد صحيح و لا ضعيف ــ : أنه أمرهم بالوضوء لكل صلاة .

فالقول باستحباب هذا يحتاج إلى دليل .

و أما القول بوجوبه: فمخالف للسنة المتواترة عن الرسول صلى الله عليه و سلم و لا جماع الصحابة . و النقل عن على رضى الله عنه بخلاف ذلك لا يثبت . بل الثابت عنه خلافه . و على رضى الله عنه أجل من أن يخنى عليه مثل هذا . و النكذب على على كثير مشهور . أكثر منه على غيره . و أحمد بن حنبل رحمه الله \_ مع سعة عليه بآثار الصحابة و التابعين \_ و أحمد بن حنبل رحمه الله \_ مع سعة عليه بآثار الصحابة و التابعين \_ في هذا نه اع . و قال أحمد بن القاسم : سألت أحمد عمن

أنكر أن يكون فى هذا نزاع . و قال أحمد بن القاسم : سألت أحمد عمن صلى أكثر من خمس صلوات بوضوء واحد ؟ فقال : لا بأس بذلك ، إذا لم ينتقض وضوء، ما ظننت أن أحداً أنكر هذا .

و روى البخارى فى صحيحه عن أنس رضى الله عنه قال « كان النبى صلى الله عليه و سلم يتوضأ عند كل صلاة . قلت : وكيف كنتم تصدون ؟ قال : يجزى و أحدنا الوضو ، ما لم يحدث ، و هذا هو فى الصلوات الحنس المفرقة . و لهذا استحب أحمد ذلك فى أحد القولين ، مع أنه كان أحياناً يصلى صلوات بوضو واحد . كما فى صحيح مسلم عن بريدة رضى الله عنه قال « صلى النبى صلى الله عليه و سلم يوم الفتح خمس صلوات بوضو واحد ، و مسح على خفيه . فقال له عمر : إنى رأيتك صنعت شيئاً لم تكن صنعته ؟ قال : عمداً صنعته يا عمر » .

و القرآن أيضاً يدل على أنه لا يجب على المتوضى. أن يتوضأ مرة ثانية من وجوه .

أحدها: أنه سبحانه قال ﴿ و إِن كُنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا طيبا ﴾ فقد أمر من جاء من الغائط، ولم يجد الماء: أن يتيمم الصعيد الطيب، فدل على أن الجيء من الغائط يوجب التيمم، فلو كان الوضوء واجباً على من جاء من الغائط و من لم يجيء، فإن التيمم أولى بالوجوب، فإن كثيرا من الفقهاء يوجبون التيمم لكل صلاة، وعلى هذا فلا تأثير للجيء من الغائط، فإنه إذا قام إلى الصلاة وجب الوضوء أو التيمم، و إن لم يجيء من الغائط، و لو جاء من الغائط، و لم يقم إلى الصلاة: لا يجب عليه وضوء و لا تيمم، فيكون ذكر الجيء من الغائط عثاً على قول هؤلاء .

الوجه الثانى: أنه سبحانه خاطب المؤمنين ، لأن الناس كلهم يكونون عدث ، عدثين فإر البول و الغائط أمر معتاد لهم ، و كل بى آدم محدث ، و الأصل فيهم : الحدث الأصغر ، فإن أحدهم من حين كان طفلا قد اعتاد ذلك ، فلا يزال محدثاً ، مخلاف الجنابة . فإنها إنما تعرض لهم عند البلوغ . و الأصل فيهم : عدم الجنابة . كما أن الأصل فيهم : عدم الطهارة الصغرى . فلهمذا قال « إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم » ثم قال « و إن كنتم خناً فاطهروا » فأمرهم بالطهارة الصغرى مطلقاً .

لأن الأصل: أنهم كلهم محدثون قبل أن يتوضئوا منم قال: « و إن كنتم جنباً فاطهروا ، و ليس منهم جنب إلا من أجنب . فلهذا فرق سبحانه بين هذا و هذا .

الثالث: أن يقال: الآية اقتضت وجوب الوضوء إذا قام المؤمن إلى الصلاة . فدل على أن القيام هو السبب الموجب للوضوء . و أنه إذا قام إلى الصلاة صار واجباً حينئذ وجوباً مضيقاً . فإذا كان العبد قد توضأ قبل ذلك : فقد أدى هـ ذا الواجب قبل تضيقه . كما قال ﴿ إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله ٦٣: ٩ ﴾ فدل على أن النداء يوجب السعى إلى الجمعة . وحينئذ يتضيق وقته فلا يجوز أن يشتغل ببيع و لا غيره . فإذا سعى إليها قبل النداء : فقد سابق إلى الخيرات ، و سعى قبل تضيق الوقت ، فهل يقول عاقل : إن عليه أن يرجع إلى يبته ليسعى عند النداء ؟ .

وكذلك الوضوء: إذا كان المسلم قد توضأ للظهر قبل الزوال، أو

للغرب قبل غروب الشمس . أو للفجر قبل طلوعه ، و هو إنما يقوم إلى الصلاة بعد الوقت ، فهو بمتزلة من يقول : إن عليه أن يعيد الوضوء ، فهو بمتزلة من يقول : إن عليه أن يعيد السعى إذا أتى الجمعة قبل النداء .

و المسلمون على عهد نبيهم كانوا يتوضأون الفجر و غيرها قبل الوقت . و كذلك المغرب فا فإن النبي صلى الله عليه و سلم كان يعجلها ، و يصليها إذا توارت الشمس بالحجاب ، وكثير من أصحابه كانت يبوتهم بعيدة من المسجد ، فهؤلاء لو لم يتوضئوا قبل المغرب: لما أدركوا معه أول الصلاة ، بل قد تفوتهم جميعاً لبعد المواضع ، و هو نفسه صلى الله عليه و سلم لم يكن يتوضأ بعد الغروب ، و لا من حضر عنده فى المسجد ، و لا كان يأمر أحداً بتجديد الوضوء بعهد المغرب ، و هذا كله معلوم مقطوع به ، و ما أعرف في هذا خلافا ثابتاً عن الصحابة : أن من توضأ قبل الوقت عليه أن يعيد الوضوء بعد دخول الوقت ، و لا يستحب أيضاً لمثل هذا تجديد وضوء .

و إنما تكلم الفقها، فيمر صلى بالوضوء الأول: هل يستحب له التجديد؟ و أما من لم يصل به: فلا يستحب له إعادة الوضوء . بل تجديد الوضوء في مثل هذا بدعة مخالفة لسنة رسول الله صلى الله عليه و سلم . و لما عليه المسلمون في حياته و بعده إلى هذا الوقت .

فقد تبين أن هذا قبل القيام قد أدى هذا الواجب قبل تضييقه · كالساعى إلى الجمعة قبل الندا · ، وكن قضى الدين قبل حلوله · و لهذا قال الشافعى و غيره : إن الصبى إذا صلى ثم بلغ لم يعد الصلاة · لانها تلك الشافعى و غيره : إن الصبى إذا صلى ثم بلغ لم يعد الصلاة · الصلاة الصلاة · الصل

الصلاة بعينها ، سابق إليها قبل وقتها ، و هو قول فى مذهب أحمد ، و هذا القول أقوى من إيجاب الإعادة ، و من أوجبها قاسه على الحج ، و بينهما فرق ، كما هو مبسوط فى غير هذا الموضع .

\* \* \* \* \* \* \*

و هذا الذي ذكرناه في الوضوء: هو بعينه في التيمم، و لهذا كان قول العلماء: إن التيمم كالوضوء، فهو طهور المسلم ما لم يجد الماء، و إن تيمم قبل الوقت و تيمم للنافلة، فيصلى به الفريضة و غيرها، كما هو قول ابن عباس، و هو مذهب كثير من العلماء، أبي حنيفة و غيره، و هو أحد القولين عن أحمد .

و القول الآخر \_ و هو التيمم لكل صلاة \_ هو المشهور من مذهب مالك و الشافعي و أحمد ، و هو قول لم يثبت عن غيره من الصحابة ، كما قد بسط في موضعة .

\$ **\$ \$** \$

فالآية محكمة و لله الحمد، و هي على ما دلت عليه، من أن كل قائم إلى الصلاة فهو مأمور بالوضوم، فإن كان قد توضأ قبل ذلك فقد أحسن، و فعل الواجب قبل تضييقه، و سارع إلى الخيرات، كمن سعى إلى الجمعة قبل النداء.

فقد تبین أن الآیة لیس فیها إضمار و لا تخصیص، و لا تدل علی وجوب الوضوء مرتین، بل دلت علی الحکم الثابت بالسنن المتواترة، و هو الدی علیـــه جماعة المسلمین، و هو وجوب الوضوء علی المصلی، کما ثبت

فى الصحيحين عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال « لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ . فتمال رجل من حضرموت : ما الحدث يا أبا هريرة ؟ قال : فساء أو ضراط » و فى صحبح مسلم و غيره عن عبد الله بن عمر رضى الله عنه با عن النبى صلى الله عليه و سلم قال « لا يقبل الله صلاة بغير طهور ، و لا صدقة من غلول » ·

وهذا يوافق الآية الكريمة فإنه يدل على أنه لا بد من الطهور و من كان على وضوء فهو على طهور و إنما يحتاج إلى الوضوء من كان عدثاً . كما قال « لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ » و هو إذا توضأ ثم أحدث : فقد دلت الآية على أمره بالوضوء إذا قام إلى الصلاة ، و إذا كان قد توضأ ، فقد فعل ما أمر به . كقوله لا تصلى إلا بوضوء ، أو لا تصلى حتى تتوضأ و نحو ذلك ، مما بين أنه مأمور بالوضوء لجنس الصلاة ، الشامل لانواعها و أعيانها ، ايس مأموراً لكل نوع أو عين بوضوء غير وضوء الآخر ، و لا فى اللفظ ما يدل على ذلك .

لكن هذا الوجه لا يدل على تقدم الوضوء على الجنس ، كمن أسلم فتوضأ قبل الزوال أو الغروب ، أو كمن أحدث فتوضأ قبل دخول الوقت ، يخلاف الوجه الذي قبله ، فإنه يتناول هذا كله .

### فصل

وقوله تعالى ﴿ إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا ﴾ يقتضى وجوب الوضوء على كل مصل مرة بعد مرة ، فهو يقتضى التكرار ، و هذا متفق عليه بين المسلمين فى الطهارة ، و قد دلت عليه السنة المتواترة ، بل هو معلوم - ١٨٢ – الاضطرار

بالاضطرار من دين المسلمين عن الرسول صلى الله عليه و سلم: أنه لم يأمرنا بالوضوء لصلاة واحدة . بل أمر بأن يتوضأ كلما صلى . و لو صلى صلاة بوضوء، و أراد أن يصلى سائر الصلوات بغير وضوء: استنيب . فإن تاب و إلا قتل .

لكن المقصود هنا: دلالة الآية عليه، وذلك من لفظ «الصلاة» فإن «الصلاة» هنا اسم جنس اليس المراد صلاة واحدة . فقد أمر إذا قام إلى جنس الصلاة أن يتوضأ . و الجنس يتناول جميع ما يصليه من الصلوات في جميع عمره .

فارِن قيل: هذا يقتضى عموم الجنس، فمن أين التكرار؟ فإذا قام إلى أى صلاة توضأ، لكن من أين أنه إذا قام إليها يوماً آخر يتوضأ؟.

قيل: لأنه في هذا اليوم الثاني قائم إلى الصلاة، فهو مأمور بالوضوء إذا قام إلى مسمى الصلاة، فهو مأمور بالوضوء متى وجد ذلك، فعليه الوضوء، و هو كقوله تعالى ﴿ أقم الصلاة للدلوك الشمس ١٧ : ٧٨ ﴾ فالمراد: جنس الدلوك، فهـو مأمور بإقامة الصلاة له، وكذلك قوله ﴿ فسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس و قبل الغروب ٥٠ : ٣٩ ﴾ فهو متناول لكل طلوع و غروب، و ليس المراد طلوعاً واحداً، فكأنه قال: قبل كل طلوع لها، و قبل كل غروب، و أقم الصلاة عند كل دلوك، و كل صلاة يقوم إليها متوضئاً لها.

و قد تنازع الناس فى الأمر المطلق: هل يقتضى التكرار؟ على ثلاثة أقوال فى مذهب أحمد و غيره ·

قيل: يقتضيه ، كقول طائفة ، منهم القاضى أبو يعلى و ابن عقيل . و قيل: لا يقتضيه ، كقول كثير ، منهم أبو الخطاب .

و قيل: إن كان معلقاً بسبب اقتضى التكرار ، و هذا هو المنصوص عن أحمد كآية الطهارة و الصلاة .

فإن قيل: فهذا لا يتكرر في الطلاق و العتق المعلق.

قيل: لأن عتق الشخص الواحد لا يتكرر، وكذلك الطلاق المعلق نفسه لا يتكرر، بل الطلقة الثانية حكمها غير حكم الأولى، و هو محدود بثلاث، و لكن إذا قال الناذر: لله على إن رزقني الله ولداً أن أعتق عنه، و إذا أعطاني مالا أن أزكيه، أو أتصدق بعشره: تكرر، و بسط هذا له موضع آخر.

### فصــــــل

قوله تعالى ﴿ و إِن كُنتُم مرضى ، أو على سفر ، أو جاء أحد منكم من الغائط ، أو لامستم النساء \_ الآية ﴾ هذا بما أشكل على بعض الناس . فقال طائفة من الناس « أو » بمعنى الواو ، و جعلوا التقدير : و جاء أحد منكم من الغائط ، و لامستم النساء .

قالوا: لآن من مقتضى «أو» أن يكون كل من المرض و السفر موجباً للتيمم، كالغائط و الملامسة، و هذا مخالف لمعنى الآية، فإن «أو» ضد الواو، و الواو: للجمع و التشريك بين المعطوف و المعطوف عليه و أما معنى «أو» فلا يوجب الجمع بين المعطوف و المعطوف عليه بل يقتضى إثبات أحدهما، لكن قد يكون ذلك مع إباحة الآخر، كقوله: الله عليه المحلوف عليه بال يقتضى إثبات أحدهما، لكن قد يكون ذلك مع إباحة الآخر، كقوله: الله عليه المحلوف عليه بالريقة المحلوف عليه بالريقة المحلوف عليه المحلوب الم

جالس الحسن أو ابن تبايرين، و تعلم الفقه أو النحو، و منه خصال الكفارة يخير بينها، و لو فعل الجميع جاز. و قد يكون مع الحصر، يقال للريض كل هذا، أو هذا، وكذلك في الحبر: هي لا ثبات أحدهما، إما مع عدم علم المخاطب، و هو الشك، أو مع علمه، و هو الايهام، كقوله تعالى: ﴿ و أرسلناه إلى مائة ألف، أو يزيدون ٣٧ : ١٤٧ ﴾ لكن المعنى الذي أراده: هو الأصح، و هو أن خطابه بالتيمم : للريض و المسافر، و إن كان قد جاء من الغائط، أو جامع.

و لا ينبغى \_ على قوطم \_ أن يكون المراد: أن لا يباح التيمم إلا مع هذين . بل التقدير: بالاحتلام ، أو حدث بلا غائط ، فالتيمم هنا أولى و هو سبحامه لما أمر كل قائم إلى الصلاة بالوضو ، و أمرهم إذا كانوا جنباً: أن يطهروا ، و فيهم المحدث بغير الغائط ، كالقائم من النوم ، و الذي خرجت منه الربح ، و منهم الجنب بغير جماع ، بل باحتلام ، فالآية عمت كل محدث و كل جنب ، فقال تعالى ﴿ و إِن كُنتم مرضى أو على سفر \_ فتيمموا ﴾ فأباح التيمم للحدث و الجنب إذا كان مريضاً أو على سفر ، و لم يجد ما أه ، و التيمم رخصة .

فقد يظن الظان: أنها لا تباح إلا مع خفيف الحدث و الجنابة ، كالريح و الاحتلام بخلاف الغائط و الجماع . فإر التيمم مع ذلك ، و الصلاة معه: مما تستعظم النفوس و تهابه . فقد أنكر بعض كبار الصحابة تيمم الجنب مطلقاً . وكثير من الناس يهاب الصلاة مع الحدث بالتيمم ، إذ كان جعل التراب طهوراً كالماء: هو بمنا فضل الله به مجمداً

صلى الله عليـه و سلم و أمته . و من لم يستحكم إيمانه: لا يستجيز ذلك .

فبين الله سبحانه: أن التيمم مأمور به مع تغليظ الحدث بالفائط، و تغليظ الجنابة بالجماع . و التقدير: و إن كنتم مرضى أو مسافرين، أو كان \_ مع ذلك \_ جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء .

ليس المقصود: أن يجعل الغائط و الجماع فيها ليس معه مرض أو سفر . فإنه إذا جاء أحد منكم من الغائط، أو لامس النساء، و ليسوا مرضى و لا مسافرين . فقد بين ذلك بقوله ﴿ إذا قتم الصلاة فاغسلوا وجوهكم ﴾ و بقوله ﴿ إن كنتم جنباً فاطهروا ﴾ فدلت الآية على وجوب الوضوء و الغسل على الصحيح و المقم .

و أيضاً فتخصيصه المجيء من الغائط و الجماع: يجوز أن يكون لا يتيمم فى هذه الحالة، دون ما هو أخف من ذلك، من خروج الربح و من الاحتلام. فإن الربح كالنوم، و الاحتلام يكون فى المنام. فهناك يحصل الحدث و الجنابة و الإنسان نائم. فإذا كان فى تلك الحال يؤمر بالوضوء و الغسل، فإذا حصل ذلك و هو يقظان: فهو أولى بالوجوب. لأن النائم رفع عنه القلم، بخلاف اليقظان.

و لكن دلت الآية على أن الطهارة تجب، و إن حصل الحدث و الجنابة بغير اختياره، كحدث النائم و احتلامه و إذا دلت على وجوب طهارة الماء في الحال ، فوجوبها مع الحدث الذي حصل باختياره أو يقظته: أولى و هذا بخلاف التيمم و فإنه لا لمزم إذا أباح التيمم للعذور الذي أحدث في النوم باحتلام أو ريح: أن يبيحه لمن أحدث باختياره و فقال الحدث في النوم باحتلام أو ريح:

تعالى ﴿ أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء ﴾ ليبين جواز التيمم لهذين . و إن حصل حدثهما فى اليقظة ، و بفعلهما و إن كان غليظا .

ولو كانت «أو » بمعنى الواو: كان تقدير الكلام: أن التيمم لا يباح إلا بوجود الشرطين \_ المرض ، و السفر \_ مع الجيء من الغائط و الاحتلام . فيلزم من هذا أن لا يباح مع الا حتلام و لا مع الحدث بلا غائط ، كحدث النائم ، و من خرجت منه الربح . فإن الحكم إذا علق بشرطين لم يثبت مع أحدهما ، و هذا ليس مراداً قطعاً ، بل هو ضد الحق ، لأنه إذا أبيح مع الغائط الذي يحصل بالاختيار ، فمع الخفيف و عدم الاختيار أولى .

فتين أن معنى الآية: و إن كنتم مرضى أو على سفر فتيمموا . و إن كان مع ذلك قد جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء . كا يقال: و إن كنت مريضاً أو مسافراً . و التقدير: و إن كنتم أيها القائمون إلى الصلاة \_ و أنتم مرضى أو مسافرين \_ قد جئتم من الغائط أو لامستم النساء . و لهذا قال من قال: إنها خطاب للقائمين من النوم: إن التقدير إذا قتم إلى الصلاة ، أو جاء أحد منكم من الغائط ، أو لامستم النساء .

فابنه سبحانه ذكر أولا فعلهم بقوله « إذا قمتم » « أو جاء أحد منكم من الغائط . أو لامستم النساء » الثلاثة أفعال · و قوله « و إن كنتم مرضى أو على سفر » حال لهم ، أى كنتم على هذه الحال · كقوله : و إن كنتم على حال العجز عن استعال الماء \_ إما لعدمه ، أو لحوف الضرر باستعاله \_ فتيمموا إذا قمتم إلى الصلاة من النوم · أو جاء أحد منكم من الغائط ، أو

لامستم النساء .

و لكن الذي رجحناه: أن قوله و إذا قتم ، عام: إما لفظا و معنى ، و إما معنى ، و على هذا فالمعنى: إذا قتم إلى الصلاة فتوضئوا ، أو اغتسلوا إن كنتم جنبا ، و إن كنتم مرضى أو مسافرين ، أو فعلنم ما هو أبلغ فى الحدث \_ جنتم من الغائط أو لامستم النساء \_ إذ التقدير : و إن كنتم مرضى أو مسافرين ، و قسد قتم إلى الصلاة أو فعلتم \_ مع القيام إلى الصلاة . و المرض أو السفر \_ هذين الأمرين : الجيء من الغائط ، و الجاع . فيكون قد اجتمع قيامكم إلى الصلاة و المرض و السفر و أحد هذين . فالقيام موجب للطهارة ، و العذر مبيح ، و هذا القيام . فإذا قتم وجب التيمم إن كان قياماً مجرداً ، أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء .

و لكن من الناس من يعطف قوله ﴿ أو جاء ﴾ ﴿ أو لامستم ﴾ على قوله ﴿ إذا قتم ﴾ و التقدير : و إذا قتم أو جاء أو لامستم ، و هذا عالف لنظم الآية ، فإن نظمها يقتضى أن حمدًا داخل فى جزاء الشرط . و قوله ﴿ و إِن كُنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحمد منكم من الغائط أو لامستم النساء فتيمموا ﴾ فإن الذى قاله قريب من جهة المعنى ؛ و لكن التقدير : و إن كنتم إذا قتم إلى الصلاة مرضى أو على سفر ، أو كان مع ذلك : جاء إحد منكم من الغائط ، أو لامستم النساء ، فهو تقسيم من مفرد و مركب .

منكم من الغائط ؛ أو لامستم النساء .

فقوله تمالى ﴿ و إِن كُنتُم مرضى أو على سفر ﴾ خطاب لمن قبل لهم « إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا » و « إِن كُنتُم جنبا فاغتسل ، وإِن فالمنى : يا أيها القائم إلى الصلاة توضأ ، و إِن كُنت جنبا فاغتسل ، وإِن كُنت مريضا أو مسافوا تيمم ، أو كُنت مع هذا و هذا ، مع قيامك إلى الصلاة ، و أنت محدث ، أو جنب ، و مع مرضك و سفرك قد جئت من الغائط ، أو لامست النساء : فتيمم إن كنت معذورا .

و إيضاح هذا: أنه من باب عطف الخاص على العام الذي يخص بالذكر لامتيلزه؛ و تخصيصه يقتضى ذلك: و مثل هذا يقال: إنه داخل في العام؛ ثم ذكر بخصوصه، و يقال: بل ذكره خاصا يمنع دخوله في العام، و هذا يجي في العطف بأو، و أما بالواو: فمثل قوله تعالى ﴿ ٧: ٨ و مِملائكته و جبريل و ميكال ﴾ و قوله ﴿ ٣٣: ٧ و إذ أخذنا من النبيين ميثاقهم و مغك و من نوح و ابراهيم ـ الآية ﴾ و من هذا قؤله ﴿ ٣٩: ٥٤ إن الصلاة تنهى عن الفحشاء و المنكر ﴾ و نحو ذلك .

و أما في « أو » فني مثل قوله تعالى ﴿ ٣ : ١٣٥ و الدين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ﴾ و قوله ﴿ ٤ : ١٩٠ و من يعمل سوماً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيا ﴾ و قوله ﴿ ٤ : ١١٢ و من يكسب خطيئة أو اثما ثم يرم به بريشاً فقسد احتمل بهتانا و اثما مبينا ﴾ و قوله ﴿ ٢ : ٢٢٨ و من خاف، من موص جنفا أو اثما ﴾ فان الجنف هو الميل عن الحق ، و إن كان عامداً .

قال عامة المفسرين و الجنف ، الخطأ و و الاثم ، العمد ، قال أبو سليان الدمشق الجنف ، الخروج عرب الحق ، و قد يسمى و المخطئ و العامد ، إلا أن المفسرين علقوا و الجنف ، على المخطئ ، و و الاثم ، على العامد ، و مثله قوله ﴿ ٧٦ : ٢٤ و لا تطع منهم آثما أو كفوراً ﴾ فإن و الكفور ، هو الآثم أيضاً ، لكنه عطف خاص على عام ، و قد قيل : هما صنفان لموصوف واحد ، و هو أبلغ ، فإن عطف الصفة على الصفة و الموصوف : واحد ، كقوله ﴿ ٨١ : ٢ - ٣ الذي خلق فسوى و الذي قدر فهدى ﴾ و قوله ﴿ ٧٥ : ٣ هو الأول و الآخر و الظاهر و الباطن ﴾ و قوله ﴿ ٣٢ : ١ - ٤ قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون ، و الذي هم عن اللغو معرضون ، و الذين هم للزكاة و الذين م الفروجهم حافظون ﴾ و نطائر هذا كثيرة ،

قال ابن زید: اَلآئم؛ المذنب الظالم و الکفور، هذا کله واحد، قال ابن عطیة: هو مخیر فی أنه یعرف الذی ینبغی أن لا یطیعه بأی وصف کان من هذین، لان کل واحد منهم فهو آئم؛ و هو کفور، و لم یکن للاً منة من الکثیره بحیث یغلب الائم علی المعاصی، قال: و اللفظ إنما یقتضی نهی الامام عن طاعة آثم من العصاة، أو کفور من المشرکین و قال أبو عبیدة و غیره: ایس تخیر « أو » بمعنی الواو، و کذلك و قال طائفة: منهم البغوی و ابن الجوزی .

و قال المهدى: أى لا تطع من أثم أو كفر ، و دخول « أو ، يوجب أو لا تطيع كل واحد منهما على انفراده ، و لو قال : و لا تطع منهما منهما منهما منهما

منها آثما أو كفورا ، لم يلزم النهى إلا فى حال اجتماع الوصفين . و قد يقال: إن « الكفور » هو الجاحد للحق، و إن كان مجتهدا مخطئاً ، فيكون هذا أعم من وجه ، و هذا أعم من وجه التمسك .

و قوله تعالى ﴿ و إِن كُنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء ﴾ من هـ ذا الباب، فانه خاطب للؤمنين، فقال ﴿ إِذَا قَتْم إِلَى الصلاة فاغسلوا ﴾ و هـ ذا يتناول المحدثين كما تقدم، ثم قال ﴿ و إِن كُنتم جنبا فاطهروا ﴾ ثم قال ﴿ و إِن كُنتم - مع الحدث و الجنابة \_ مرضى أو على سفر، و لم تجدوا ماءاً فتيمموا ، و هذا يتناول كل محدث ، سواء كان قد جاء من الغائط أو لم يحى، كالمستقظ من نومه ، و المستيقظ إذا خرجت منه الربح ؛ و يتناول كل جنب ، سواء كانت جنابته باحتلام أو جماع ، فقال ﴿ و إِن كُنتم محدثون \_ جنب مرضى أو على سفر \_ أو جاء أحد منكم من الغائط ، و هذا نوع خاص من الحدث ، أو لامستم النساء ، و هذا نوع خاص من الجنابة ،

ثم قد يقال: لفظ « الجنب » يتناول النوعين ، و خص المجامع بالذكر ، وكذلك « القائم إلى الصلاة » يتسارل من جاء من الغائط و من أحدث بدون ذلك ، لكن خص الجائى بالذكر ، كما فى قوله ﴿ فَمَن خاف من موص جنفا أو إثما ٢ : ١٨٢ ﴾ فالآثم هو المتعمد ، و تخضيصه بالذكر و إن كان دخل \_ ليين حكمة بخوصه ، و لئلا يظن خروجه عن اللفظ العام ، و إن كان لم يدخل فهو نوع آخر ، و التقدير : إن كنتم مرضى أو على

 <sup>(</sup>۱) كذا في الأصل

سفر فتيمموا، و هذا معنى الآية .

و قوله ﴿ أو جاء أحد منكم من الغائط ﴾ ذكر حدث الأصغر، فالمجيء من الغائظ هو بجيء من الموضع الذي يقضى فيه الحاجة، و كانوا ينتابون الأماكن المنخفضة، وهي الغائط، وهو كقولك: جاء من المرحاض و جاء من الكنيف و نحو ذلك، هذا كله عبارة عمن جاء و قد قضى حلجتة بالبول أو الغائط، و الربح يخرج معهما.

و قد تنازع الفقهاء: هل تنقض الريح لكونها تستصحب جزءاً من الغائط و فلا يكون على هذا نوع آخر؟ أو هي لا تستصحب جزءا من الغائط، بل هي نفسها تنقض، و نقضها متفق عليه بين المسلمين، و قد دل عليه القرآن في قوله « إذا قتم » سواء كان أريد القيام من النوم أو مطلقا ، فإن القيام من النوم: مراد على كل تقدير، و هو إنما نقض بخوج الريح ، هذا مذهب الأثمة الأربعة ، و جمهور السلف و الخلف: أن النوم نفسه اليس بناقض، و لكنه مظنة خروج الريح ،

و قد ذهبت طائفة إلى أن النوم نفسه ينقض، و نقض الوصوه بقليه وكثيره، و هو قول ضعيف، و قد ثبت فى الصحيحين عرب النبي صلى الله عليه و سلم و أمه كان ينام حتى يغط، ثم يقوم يصلى و لا يتوضأ، و يقول: تنام عيناى و لا ينام قلى ».

فعل على أن قلبه الذي لم ينم كان يعرف به أنه لم يحدث ، و، لو كان النوم نفسه كالبول و الغائط و الريح : لنقض كسائر النواقض . - ۲۹۲ - (٤٨) و أيضا

هذا فيه في العادة •

و أما النوم الذي يشك فيه: هل حصل معـــه ريح أم لا؟ فلا ينقض الوضوء، لأن الطهارة ثابتة يقين، فلا تزول بالشك.

و للناس فى هذه المسألة أقوال متعددة ، ليس هذا موضع تفصيلها ، لكن هذا هو الذى يقوم عليه الدليل .

و ليس فى الكتاب و السنة نص يوجب النقض بكل نوم .

فإن قوله « العين و كاء السه ، فإذا مامت العينان استطلق الوكاء » قد روى في السنن من حديث على بن أبي طالب و معاوية رضى الله عنهما ، و قد ضعفه غير واحد ، و بتقدير صحته : فإنما فيه « إذا نامت العينان استطلق الوكاء » و هذا يفهم منه : أن النوم المعتاد هو الذي يستطلق منه الوكاء ، ثم نفس الاستطلاق لا ينقض ، و إنما ينقض ما يخرج مع الاستطلاق ، و قد يسترخى الإنسان حتى ينطلق الوكاء و لا ينتقض وضوءه .

و إنما قوله فى حديث صفوان بن عسال « أمرنا أن لا ننزع خفافنا ، إذا كنا سفراً \_ أو مسافرين \_ ثلاثة أيام و لياليهن ، إلا من جنابة ، لكن من غائط أو بول أو نوم » فهذا ليس فيه ذكر نقض النوم ، و لكن فيه : أن لابس الحفين لا ينزعها ثلاثمة أيام إلا من جنابة ، و لا ينزعها من الغائط و البول و النوم ، فهو نهى عن نزعهما لهمذه الأمور ، و هو يتناول النوم الذى ينقض ، ايس فيه : أن كل نوم ينقض الوضوء .

هذا إذا كان لفظ « النوم » فى كلام النبى صلى الله عليــــه و سلم . فكيف إذا كان من كلام الراوى ؟ و صاحب الشريعة قد يعلم أن الناس إذا كانوا قعوداً أو قياماً فى الصلاة أو غيرها ، فينعس أحدهم و ينام ، و لم يأمر أحداً بالوضوء فى مثل هذا .

أما الوضوء من النوم المعروف عند الناس: فهو الذي يترجح معه في العادة خروج الريح و أما ما كان قد يخرج معه الريح، و قد لا يخرج: فلا ينقض على أصل الجمهور، الذين يقولون: إذا شك هل ينقض أو لا ينقض ؟ أنه لا ينقض . بناء على يقين الطهارة .

# فصل

و هو سبحانه أمرنا بالطهارتين الصغرى و الكبرى ، و بالتيمم على كل منهما ، فقال ﴿ إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا ﴾ فأمر بالوضوء ، ثم قال ﴿ و إِن كُنتم جنباً فاطهروا ﴾ فأمر بالتطهر من الجنابة ، كما قال فى المحيض ﴿ ٢ : ٢٢٢ فيلا تقربوهن حتى يطهرن ، فإذا تطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله ﴾ و قال فى سورة النساء ﴿ ٤ : ٣٤ و لا جنباً إلا عابرى سبيل حتى تغتسلوا ﴾ و هذا يبين أن التطهر هو الاغتسال .

و القرآن يدل على أنه لا يجب على الجنب إلا الاغتسال، و أنه إذا اغتسل جاز له أن يقرب الصلاة . و الاغتسال من الجنابة فايس عليه نية رفع الحدث الأصغر، كما قال جمهور العلماء، و المشهور في مذهب أحمد: أن عليه نية رفع الحدث الأصغر، وكذلك ايس عليه فعل الوضوء، و لا ترتيب و لا موالاة عند الجمهور، و هو ظاهر مذهب أحمد .

و قيل: لا يرتفع الحدث الأصغر إلا بهها -

و قبل: لا يرتفع حتى يتوضأ ، روى ذلك عن أحمد .

- ۱۹۶ - القرآن

و أيضا قد ثبت فى الصحيحين « أن الصحابة كانوا ينتظرون الصلاه حتى تخفق رئرسهم ، ثم يصلون و لا يتوضؤن ، و هم فى المسجد ينتظرون العشاء خلف النبي صلى الله عليه و سلم » .

و فى الصحيحين عن ابن عمر رضى الله عنهما « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم شغل عن العشاء ليلة ، فأخرها حتى رقدنا فى المسجد ، ثم استيقظنا ، ثم خرج علينا رسول الله صلى الله عليه و سلم ، ثم قال : ليس أحد من أهل الارض الليلة ينتظر الصلاة غيركم » .

و لمسلم عنه قال « مكثنا ذات ليلة ننتظر رسول الله صلى الله عليه و سلم لصلاة العشاء الآخرة ، فحرج علينا حين ذهب ثلث الليل ، أو بعضه و لا ندرى أى شيء شغله ، من أهله أو غير ذلك \_ فقال حين خرج : إنكم لتنتظرون صلاة ما ينتظرها أهـــل دين غيركم ، و لو لا أن يثقل على أمتى لصليت بهم هذه الساعة ، ثم أمر المؤذن فأقام الصلاة و صلى ، .

و لمسلم أيضاً عن عائشة رضى الله عنها قالت أعتم رسول الله صلى الله عليه و سلم ذات ليلة ، حتى ذهب عامة الليل ، و حتى نام أهل المسجد ، ثم خرج فصلى ، فقال : إنه لوقتها ، لو لا أن أشق على أمتى » ·

فني هذه الاحاديث الصحيحة: أنهم ناموا، و قال في بعضها « إنهم رقدوا ثم استيقظوا ثم رقدوا ثم استيقظوا » و كان الذين يصلون خلفه جماعة كثيرة، و قد طال انتظارهم و ناموا ، و لم يستفصل أحد ، لا سئل و لا سأل الناس: هل رأيتم رؤيا ؟ أو هل مكن أحدكم مقعدته ؟ أو هل كان أحدكم مستنداً ؟ و هل سقط شيء من أعضائه على الارض ؟ فلو كان

الحكم يختلف لسألهم .

و قد علم أنه فى مثل هذا الانتظار بالليل ــ مع كثرة الجمع ــ يقع هذا كله ، و قد كان يصلى خلفه النساء و الصبيان .

و فى الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها قالت و أعتم رسول الله صلى الله عليه و سلم ليلة من الليالى بصلاة العشاء، فلم يخرج رسول الله صلى الله عليه و سلم حتى قال عمر بن الخطاب: نام النساء و الصديان، فخرج رسول الله صلى الله عليه و سلم، فقال لأهل المسجد، حين خرج عليهم: ما ينتظرها أحد من أهل الأرض غيركم، و ذلك قبل أن يفشو الإسلام في الناس ».

و قد خرّج البخارى هـذا الحديث فى « باب خروج النساء إلى المسجد بالليل و الغلس » و فى « باب النوم قبل العشاء لمن غلب عليه النوم » و خرجه فى « باب وضوء الصيان و حضورهم الجماعة » و قال فيه « إنه ليس أحد من أهل الأرض يصلى هذه الصلاة غيركم » .

و هذا يبين أن قول عمر « نام النساء و الصيان » يعنى و الناس فى المسجد ينتظرون الصلاة .

و هذا يبين أن المنتظرين للصلاة ، كالذى ينتظر الجمعة إذا نام أى نوم كان لم ينقض وضوء ، فإن النوم ليس بناقض ، و إنما الناقض : الحدث ، فإذا نام النوم المعتاد ، الذى يختاره الناس فى العادة ـ كنوم الليل و القائلة ـ فهذا يخرج منه الربح فى العادة ، و هو لا يدرى إذا خرجت ، فلما كانت الحكمة خفية لا نعلم بها : قام دليلها مقامها ، و هذا هو النوم الذى يحصل الحكمة خفية لا نعلم بها : قام دليلها مقامها ، و هذا هو النوم الذى يحصل حذا

و القرآن يقتضى: أن الاغتسال كاف، و أنه ليس عليه بعد الغسل من الجنابة حدث آخر . بل صار الاصغر جزءاً من الأكبر، كما أن الواجب فى الاكبر، فإن الاكبر يتضمن غسل الاعضاء الاربعة .

و يدل على ذلك: قول النبي صلى الله عليه و سلم لأم عطية و اللواتى غسلن ابنته و أغسلنها ثلاثاً أو خساً ، أو أكثر من ذلك ، إن رأيتن ذلك، وابدأن بميامنها و مواضع الوضوء منها » .

فجعل غسل مواضع الوضوء جزءاً من الغسل، لكنـــه يقدم كما تقدم الميامن.

وكذلك الذين نقلوا صفة غسله ، كعائشة رضى الله عنها ، ذكرت « أنه كان يتوضأ ، ثم يفيض الماء على شعره ، ثم على سائر بدنه ، و لا يقصد غسل مواضع الوضوء مرتين ، و كان لا يتوضأ بعد الغسل .

فقد دل الكتاب و السنة على أن الجنب و الحائض لا يغسلان أعضاء الوضوء، و لا ينويان وضوءاً ، بل يتطهران و يغتسلان كما أمرالله تعالى .

و قوله ﴿ فاطهروا ﴾ أراد به الاغتسال، فدل على أن قوله فى الحيض « حتى يطهرن فارذا تطهرن » أراد به الاغتسال، كما قاله الجمهور: مالك و الشافعي و أحمد، و أن من قال: هو غسل الفرج، كما قاله داود. فهو ضعيف .

# فصل

قال الله عز و جل: ﴿ و إِن كُنتُم مرضى أو على سفر، أو جاه أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء، فلم تجدوا ماء، فتيمموا صعيداً طيبا ﴾ . فقوله ﴿ فلم تجدوا ماء ﴾ يتعلق بقوله ﴿ على سفر ﴾ لا بالمرض، و المريض يتيمم و إن وجد الماء، و المسافر إيما يتيمم إذا لم يجد الماء، ذكر سبحانه و تعالى النوعين الغالبين: الذي يتضرر باستعال الماء، و الذي لا بجده .

و قوله « على سفر » يعم السفر الطويل و القصير ، كما قاله الجمهور .
و قوله « و إن كنتم مرضى » كقوله فى آية الحنوف ﴿ ١٠٢٤ وَ لا جناح عليكم إن كان بكم أذى من مطر أو كنتم مرضى : أن تضموا أسلحتكم ﴾ و قوله فى الأحرام ﴿ ٢ : ١٩٦ فن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه ﴾ و فى الصيام ﴿ ٢ : ١٨٥ فمن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر ﴾ و لم يوقت الله تعالى وقتاً فى المرض .

و الذي عليه الجهور: أنه لا يشترط فيه خوف الهلاك. بل من كان الوضوء يزيد مرضه، أو يؤخر برؤه، يتيمم، و كذلك في الصيام و الاحرام، و من يتضرر بالماء لبرد، فهو كالمريض عند الجمهور، لكن الله ذكر الضرر العام، و هو المرض، خلاف البرد، فإنه إنما يكون في بعض البلاد لبعض الناس الذن لا يقدرون على الماء الحار.

وكذلك ذكر المسافر الذى لا يجد الماء، ولم يذكر الحاضر، فإن عدمه فى الحضر نادر، لكن قد يحبس الرجل و ليس عنده إلا ما يكفيه - ١٩٨٠ لشربه ، كما أن المسافر قد لا يكون معه إلا ما يكفيه لشربه و شرب دوابه ، فهذا عند الجهور عادم للا فيتيمم .

### فصـــل

و قوله ﴿ أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء ﴾ .

ذكر أعظم ما يوجب الوضوء ، و هو قضاء الحاجة ، و أغلظ ما
يوجب الغسل ، و هو ملامسة النساء ، و أمر كلا منهما ، إذا كان مريضاً
أو مسافراً لا يجد الماء : أن يتيمم ، و هذا هو مذهب جمهور الخلف
و السلف .

و قد ثبت تيمم الجنب في أحاديث صحاح و حسان ، كحديث عمار ابن ياسر رضى الله عنها ، و هو في الصحيحين ، و حديث عمران بن حصين رضى الله عنه و هو في البخارى ، و حديث أبي ذر ، و عمرو بن العاص ، و صاحب الشجة رضى الله عنهم ، و هو في السنن .

فهانان آیتان من کتاب الله ، و خمسة أحادیث عن رسول الله صلی الله علیه و سلم ، و قد عرفت مناظرة ابن مسعود فی ذلك لابی موسی الاشعری رضی الله عنهما .

و لهذا نظائر كثيرة من الصحابة ، إذا عرفتها تعرف دلالة الكتاب و السنة عن الرجل العظيم القدر ، تحقيقاً لقوله ﴿ ٤ : ٥٥ فإن تنازعتم فى شى فردوه إلى الله و الرسول ﴾ و لا يرد هذا النزاع إلا إلى الله و الرسول المعصوم المبلغ عن الله ، الذى لا ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحى يوحى ، الذى هو الواسطة بين الله و بين عباده .

# فصل

# [ مس المرأة لا ينقض الوضوء ]

و نذكر هذا على قوله ﴿ أَو لامستم النساء ﴾ .

المراد به: الجماع، كما قاله ابن عباس رضى الله عنهما و غيره من العرب، و هو يروى عن على رضى الله عنسه و غيره، و هو صحيح فى هعى الآية، و ليس فى نقض الوضوء من مس النساء. لا كتاب و لا سنة، و قد كان المسلمون دائما يمسون نساءهم، و ما نقل مسلم واحد عن النبي صلى الله عليه و سلم: أنه أمر أحداً بالوضوء من مس النساء.

و قول من قال: إنه أراد ما دون الجماع، و إنه ينقض الوضو، فقد روى عن ان عمر و الحسن « باليد » و هو قول جماعة من السلف في المس بشهوة، و الوضوء منه حسن مستحب لاطفاء الشهوة. كما يستحب الوضوء من الغضب لاطفائه، و أما وجوبه: فلا .

و أما المس المجرد عن الشهوة: فما أعلم للنقض به أصلا من السلف. و قوله تعالى ﴿ أو لامستم النساء ﴾ لم يذكر فى القرآن الوضوء منه ، بل إنما ذكر التيمم ، بعد أن أمر المحدث القائم للصلاة : بالوضوء ، و أمر الجنب بالاغتسال فيذكر الطهارة بالصعيد الطيب ، و لا بد أن بين النوعين .

و قوله ﴿ أو جاء أحد منكم من الغائط ﴾ بيان لتيمم هذا و قوله: ﴿ أو لامستم النساء ﴾ لم يذكروا واحداً منها لبيان الماء طهارة . إذا كان قند عرف أصل هذا ، فقوله « إذا أقتم فاغسلوا » و قوله « و إن كنتم جنباً فاظهروا » فالآية اليس فيها إلا أن اللامس إذا لم يجد الما يتيم ، فكيف يكون هذا من الحدث الاضغر ؟ أيأم من مس المرأة أن يتيمم ، و هنو لم يأمره أن يتوضأ ، فكيف يأمر بالتيمم من لم يأمره بالوضو ، و هو إنما أمر بالتيمم من أمره بالوضو ، و الاغتسال ، و نظير هذا يطول ، و من تدبر الآية قطع بأن هذا هو المراد .

## فصـــل

و دلت الآية على أن المسافر: يجامع أهله، و إن لم يجد الماء، و لا يكره له ذلك كما قاله الله في الآية، وكما دلت عليه الاحاديث، حديث أبي ذر وغيره .

التيمم يرفح الحدث الاكبر و الاصغر

و قوله ﴿ فَتَيْمَمُوا صَغَيداً طَيْباً ، فامَنْتَخُوا بُوجُوهُكُمْ وَ أَيْدَيْكُمْ مَهُ ، ` مَا يُرِيد الله ليجعل عليكم من حرج ، و لكن يريد ليطهركم و ليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون ﴾ دليل على أن التيمم مطهر كالماء سواء .

وكذلك ثبت فى الصحيح السنة: أن النبي صلى الله عليه و سلم قال « الصحيد الطيب طهور المسلم ، و إن لم يجد الماء عشر سنين ، فإذا وجدت الماء فأمسه بشرتك فإن ذلك خير ، رواه الترمذي و صححه و رواه أبو داؤد و النسائي .

و فى الصحيح عنه : قال ، جَعَلْت لى الارض مَشْجَداً ۚ وْ طَهُورًا ، .

و هو \_ صلى الله عليه و سلم \_ جعل التراب طهوراً فى طهارة الحدث و طهارة الجنب، كما قال فى حديث أبى سعيد « إذا أتى أحدكم المسجد فليقلب نعليه فلينظر فيهما، فإن كان بهما أذى \_ أو خبث \_ فليدلكهما بالتراب، فإن التراب لهما طهور » و قال فى حديث أم سلمة « ذيل المرأة يطهره ما بعده » .

فدل على أن التيمم مطهر ، يجعل صاحب طاهراً ، كما يجعل الماء مستعله فى الطهارة طاهراً ، إن لم يكن جنباً و لا محدثاً . فن قال : إن المتيمم جنب أو محدث ، فقد خالف الكتاب و السنة ، بل هو متطهر .

و قوله فى حديث عمرو بن العاص رضى الله عنه « أصليت بأصحابك و أنت جنب؟ » استفهام ، أى هل فعلت ذلك؟ فأخبره عمرو رضى الله عنه : أنه لم يفعله بل تيمم لخوفه : أن يقتله البرد ، فسكت صلى الله عليه و سلم عنه ، و ضحك ، و لم يقل شيئاً .

فارن قبل: إن هذا إنكار عليه: أنه صلى مع الجنابة، فإنه بدل على أن الصلاة مع الجنابة لا تجوز، فإنه صلى الله عليه و سلم لم ينكر ما هو منكر، فلما أخبره: أنه صلى بالتيمم، دل على أنه لم يصل و هو جنب.

فالحديث حجة على من احتج به ، و جعل المتيمم جنباً و محدثاً ، و الله يقول ﴿ و إِن كُنتُم جنباً فاطهروا ﴾ فلم يجز الله له الصلاة حتى يتطهر و المتيمم قد تطهر بنص الكتاب والسنة ، فكيف يكون جنباً غير متطهر ؟ .

لكنها طهارة بدل ، فإذا قدر على الماء بطلت هذه الطهارة ، و تطهر بالماء حينتذ ، لأن البول المتقدم جعله محدثاً ، و الصعيد جعله مطهراً ، إلى المتقدم حدثاً ، و الصعيد جعله مطهراً ، إلى المتقدم حدثاً ، و الصعيد بعله مطهراً ، إلى المتقدم حدثاً ، و الصعيد بعله مطهراً ، إلى المتقدم بالمتقدم بالمتود

أن يجد الماء، فإن وجد الماء فهو محدث بالسبب المتقدم لا أن الحدث كان مستمراً .

ثم من قال: التيمم مبيح، لا رافع فإن نزاعه لفظى، فانه إن قال: إنه يبيح الصلاة مع الجنابة و الحدث، و إنه ليس بطهور، فهـــو يخالف النصوص، و الجنابة محرمة للصلاة، فيمتنع أن يحتمع المبيح و المحرم على سبيل التمام، فان ذلك يقتضى اجتماع الضدين، و المتيمم غير ممنوع من الصلاة، فالمنع ارتفع بالاتقاق، و حكم الجنابة المنع، فاذا قيل بوجوده، بدون مقتضاها ـ و هو المنع \_ فهذا نزاع لفظى.

## فصـــل

الاستنجاء بالماء ليس بواجب

و فى الآية دلالة على أن المتخلى لا يجب عليه غسل فرجه بالما. ، إنما يجب الماء فى طهارة الحدث بسبيله ، على أن إزالة النجو و الحبث لا يتعين لها الماء ، فانه على ذلك تدل النصوص ، إذ كان النبي صلى الله عليه و سلم أمر فيها تارة بالماء ، و تارة بغير الماء ، كما قد بسط فى مواضع .

إذ المقصود هنا: التنبيه على ما دلت عليه الآية ، فان قوله ﴿ أُو جَاءُ أَحَدُ مِنْكُمْ مِنْ الْغَائِطُ ، فَلَمْ تَجَدُّوا جَاءُ فَتَيْمُمُوا ﴾ نص فى أنه عند عدم الماء يصلى و إن تغوط ، بلا غسل .

و قد ثبت فی السنة « أنه یکفیه ثلاثة أحجار ، و أما مع العذر : فانه قال ﴿ إِذَا قَمْتُم إِلَى الصلاة فاغسلوا ﴾ و هذا يتناول کل قائم ، و هو

<sup>(</sup>١) كالحديث المتقدم في صفحة ١٤٧ في طهارة النعل بالدلك .

يتناول من جاء من الغائط ، كما يتناول من خرجت منه الريح ، فلو كان غسل الفرجين بالماء واجباً على القبائم إلى الصلاة ، لكان واجباً كوجوب غسل الاعضاء الاربعة .

و القرآن يدل على أنه الا يجب عليه إلا ما اذكره مر الغسل و المسح ، و هو يدل على أن المتوضى، و المتيمم متطهر ، و الفرجان جامت السنة بالاكتفاء فيهما بالاستجار .

و قوله تعالى ﴿ ٩ : ١٠٨ فيه رجال يحبون أن يتطهروا ، و الله يحب المتطهرين ﴾ يدل على أن الاستنجاء مستحب ، يحبه الله ، لا أنه واجب ، بل لما كان غير هؤلاء من المسلمين لا يستنجون بالماء \_ و لم يذمهم على ذلك بل أقرهم ، و لكن خص هؤلاء بالمدح \_ دل على جواز ما فعله غير هؤلاء ، و أن فعل هؤلاء أفضل ، و أنه عا فضل الله به الناس بعضهم على بعض . فصل

الترتيب في الوضوء و غيره من العبادات و العقود ، و النزاع فيه مشهور .
فذهب الشافعي و أحمد : يجب ، و مذهب مالك و أبي حنيفة : لا يجب ، و أحمد قد نص على وجوبه نصوصاً متعددة ، و لم يذكر المتقدمون \_ كالقاضي ، و من قبله \_ عنه نزاعاً .

قال أبو محمد : لم أر عنه فيه خلافا .

قال: وحكى أبو الخطاب: رواية أخرى عن أحمد: أنه غير واجب. قلت: هذه أخذت من نصه في القبضة للاستنشاق، فلو أخر غسلها

<sup>(</sup>١) على أن ، المتطهرين ، هنا هم المزكون أنفسهم بهدى الرسالة من أقدار الجاهلية .

إلى ما بعد غسل الرجلين: ففيه عن أحمد روايتان منصوصتان، فامه قال في إحدى الروايتين: إبه لو نسيهها حتى صلى: تمضمض و استنشق، وأعاد الصلاة، و لم يعد الوضوء، لما في السنن عن المقدام بن معمديكرب « أنه أتى بوضوء، فغسل كفيه ثلاثا، ثم غسل وجهه ثلاثا، ثم غسل ذراعيه ثلاثا ثم تمضمض و استنشق » .

فغير أبى الخطاب فرق بينهما و بين غيرهما ، بأن الترتيب إنما يجب فيها ذكر فى القرآن ، و هما ليسا فى القرآن .

و أبو الخطاب \_ و من تبعه \_ رأوا هذا فرقا ضعيفاً .

فإن الأنف و الفم لو لم يكونا من الوجه لما وجب غسلهما، ولهذا خرج الأصحاب: أنهما من الوجه، كما قال الخرق و غيره « و الفم والأنف من الوجه » و لأن النبي صلى الله عليه و سلم كان يستفتح بهما غسل الوجه يبدأ بغسل ما بطن منه ، و قدم المضمضة ، لأن الفم أقرب إلى الظاهر من الأنف ، و لهذا كان الأمر به أوكد ، و جاءت الاحاديث الصحيحة بالأمر به ، ثم كان النبي صلى الله عليه و سلم يغسل سائر الوجه .

فاذا قيل بوجوبهما مع النزاع ، فهما كسائر ما نوزع فيه. مثل البياض الذى بين العذار و الأذن ، فالك و غيره يقول : ليس مر الوجه ، و فى النزعتين و التحذيف ثلاثة أوجه .

قيل: هما من الرأس، وقيل: من الوجه.

و الصحيح : أن النزعتين من الرأس ؛ و التحذيف من الوجه ' .

<sup>(</sup>۱) هو القدر الذي يقع في جانب الوجه مها وضع طرف خيط على رأس الأذن و الطرف الشاني على راوية الجبين .

فلو نسى ذلك فهو كما لو نسى المضمضة و الاستنشاق .

فتسوية أبي الخطاب أقوى .

و على هذا: فأحمد إنما نص على من ترك ذلك ناسيا. و لهـــذا قيل له: نسى المضمضة وحدها؟ فقال: الاستنشاق عنـدى أوكد، يعنى إذا نسى ذلك و صلى، قال: يغسلهما، و يعيد الصلاة، و الاعادة إذا ترك الاستنشاق عنده أوكد، للا مر به فى الاحاديث الصحيحــة، وكذلك الحديث المرفوع، فإن جميع من نقل وضوء النبى صلى الله عليــه و سلم أخروا: أنه بدأ بهما.

و هذا حكى فعلا واحداً ، فلا يمكن الجزم بأنه كان متعمداً .

و حينئذ فليس فى تأخيرهما عمداً سنة ، بل السنة فى النسيان ؛ فان النسيان متيقن ، فان الظاهر : أنه كان ناسيا إذا قدر الشك ، فاذا جاز مع التعمد ، فمع النسيان أولى ، فالناسى معذور بكل حال ؛ بخلاف المتعمد ، و بين و هو الفرق بين المتعمد لتنكيس الوضوء ، و بين المعذور بنسيات أو جهل ، و هو أرجح الأقوال ، و عليه يدل كلام الصحابة ، و جمهور العلماء .

و هو الموافق لأصول المذهب فى غير هذا الموضع ، وهو المنصوص عن أحمد ، فى الصورة التى خرّج منها أبو الخطاب .

فن ذلك : إذا أخل بالترتيب بين الذبح و الحلق، فان الجاهل يعذر بلا خلاف فى المذهب، و أما العالم المتعمد : فعنه روايتان، و السنة إنما جامت عن النبى صلى الله عليه و سلم « كان يسأل عن ذلك ؟ فيقول:

افعل ، و لا حرج ، لأنهم قدموا و أخروا بلا علم ؛ لم يتعمدوا المخالفة للسنة ، و إلا فالقرآن قد جاء بالترتيب لقوله ﴿ ٢ : ١٩٦ و لا تحلقوا رؤسكم حتى يبلغ الهدى محله ﴾ و قال النبي صلى الله عليه و سلم « إنى قلدت هديي ، و لبدت رأسي : فلا أحل و أحلق حتى أنحر » .

و قوله ﴿ ٢٧: ٢٩ ثم ليقضوا تفثهم و ليـوفوا نذورهم و ليطوفوا بالبيت العتيق ﴾ أدل على الترتيب من قوله ﴿ ٢: ١٥٨ إِن الصفا والمروة من شعائر الله ﴾ .

لكن يقال: قد فرقوا بأن هـذه عبادة واحدة مرتبط بعضها بعضها بعض ، و تلك عبادات ، كالحج و العمرة و الصلاة و الزكاة .

و هكذا فرق أبو بكر عبد العزيز بين الوضوء و غيره ، فقال : ذاك كله من الحج و الدماء و الذبح و الحلق و الطواف ، و الحج عبادة واحدة و لهذا متى وطئ قبل التحلل الأول فسد الحج عندد الجمهور ، و هل يحصل كالدم وحده ، أو كالدم و الحلق ؟ على روايتين .

و منها: إذا نسى بعض آيات السورة فى قيام رمضان، فانه لا يعيدها، و لا يعيد ما بعدها، مع أنه لو تعمد تنكيس آيات السورة و قراءة المؤخر قبل المقدم، لم يجز بالاتفاق، و إنما النزاع فى ترتيب السور نص على ذلك أحمد، و حكاه عن أهل مكة ، سئل عن الامام فى شهر رمضان يدع الآيات من السورة، ترى لمن خلفه أن يقرأها ؟ قال: نعم: بنبغى له أن يفعل، قد كانوا بمكة يوكلون رجلا يكتب ما ترك الامام من الحروف و غيرها، فاذا كان ليلة الحتمة أعاده.

قال الأصحاب \_ كا بي محمد \_ و إنما استحب ذلك لتتم الحتمة ، و يكمل الثواب .

فقد جعل أهل مكة و أحمد و أصحابه إعادة المنسى من الآيات وحده يكمل الحتمة و الثواب، و إن كان قد أخل بالترتيب هنا، فإنه لم يقرأ تمام السورة، و هذا مأثور عن على رضى الله عنه « أنه نسى آية مرسورة، ثم فى أثناء القراءة: قرأها، و عاد إلى موضعه ، و لم يشعر أحد أنه نسى إلا من كان حافظا .

فهكذا من ترك غسل عضو أو بعضه نسيانا يغسله وحده، و لا يعيد غسل ما بعده، فيكون قد غسله مرتين، فإن هذا لا حاجة إليه.

و هذا التفصيل يوافق ما نقل عن الصحابة و الأكثرين فارت الأصحاب و غيرهم فعلوا كما نقله ابن المنذر عن على ، و مكحول والنخمى ، و الزهري و الأوزاعي ، في من نسى مسح رأسه ، فرأى في لحيسته بللا ، فسح به رأسه ، فلم يأمروه بإعادة غسل رجليه ، و اختاره ابن المنذر .

و قد نقل عن على ، و ابن مسعود « ما أبالى بأى أعضائى بدأت » قال أحمد : إنما عنى به اليسرى على اليمنى ، لأن مخرجها من الكتاب واحد .

ثم قال أحمد: حدثني جزير عن قابوس عن أبيه « أن عليا سئل فقيل له : أحدنا يستعجل ، فيغسل شيئاً قبل شيء ؟ فقال : لا ، حتى يكون كا أمره الله تعالى » فهذا الذي ذكره أحمد عن على يدل على وجوب الترتيب .

و ما نقله ابن المنذر فى صورة النسيان : يدل على أن الترتيب يسقط مع النسيان ، و يعيد المنسى فقط .

فدل على أن التفصيل قول على رضي الله عنه .

و قد ذكر من أسقطه مطلقاً : ما روى عن ابن مسعود رضى الله عنه أنه فال « لا بأس أن تبدأ برجليك قبل يديك » .

لكر. قال أحمد وغيره: لا نعرف لهـذا أصلا ، و نقلوا في الوجوب عن سعيد بن المسيب و عطاء و الحسن ، و هؤلاء أثمة التابعين .

و صورة النسيان مرادة قطعاً ، فتبين أنهـا قول جمهور السلف . أو جميعهم .

و الأمر المنكر: أن تتعمد تنكيس الوضوم، فلا ريب أن هذا مخالف لظاهر الكتاب، مخالف للسنة المتواترة، فإن هذا لوكان جائزاً لكان قد وقع أحيانا، أو تبين جوازه، كما في ترتيب التسبيح لما قال الذي صلى الله عليه و سلم و أفضل الكلام \_ بعد القرآن \_ أربع، و هن من القرآن: سبحان الله و الحمد لله، و لا إله إلا الله، و الله أكبر، لا يضرك بأيتهن بدأت ،

و مما يدل على ذلك شرعا و مذهبا : أن من نسى صلاة صلاها إذا ذكرها بالنص .

و قد سقط الترتيب هنا فى مذهب أحمد بلا خلاف، و مذهب أبى حنيفة و غيره .

و لكن حكى عن مالك : أنه لا يسقط ، و قاسوا ذلك على ترتيب

الطهارة .

و قول النبي صلى الله عليه و سلم « من نام عرب صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها ، نص في أنه يصليها في أي وقت ذكر ، و ليس عليه غير ذلك .

و قد سلم الاصحاب: أن ترتيب الجمع لا يسقط بالنسيان.

و عموم الحديث يدل على سقوطه ، فلو كانت المنسية هى الأولى من صلاتى الجمع : أعادها وحدها بموجب النص ، و من أوجب إعادة الثانية فقد خالف .

وكذلك يقال فى سائر أهل الاعذار ، كالمسبوق إذا أدركهم فى الثانية : صلاها معهم ، ثم صلى الأولى ، كما لو أدرك بعض الصلاة ، وليس ترتيب صلاته على أول الصلاة بأعظم من ترتيب آخر الصلاة على أولها .

و إذا كان هكذا سقط ما أدرك، و يقضى ما سقط، فهذا فى الصلاتين أولى، لا سيما و هو إذا لم يدرك من المغرب إلا تشهدا تشهد ثلاث شهدات، كما فى حديث ابن مسعود المشهور فى قصة مسروق وحديثه .

و هــــذا أصل ثابت كالنص و الاجماع . يعتبر به نظائره . و هو سقوط الترتيب عن المسبوق .

وكانوا فى أول الاسلام لا يرتبون، فيصلون ما فاتهم، ثمم يصلون مع الامام، لكن نسخ ذلك، وقد روى أن أول من فعله معاذ، فقال النبى صلى الله عليه وسلم «قد سن لكم معاذ فاتبعوه». و الأئمة الأربعة: على أنه يقرأ فى ركعتى القضاء بالحمد و سورة . وكذلك لو أدرك الامام ساجداً سجد معه بالنص و اتفاق الأئمة . فقد سجد قبل القيام لمتابعة الامام و إن لم يعتد به ، لكنه لو فعل هذا عمداً لم يجز ، فلو كبر و سجد ثم قام: لم تصح صلاته .

لكن هذا يستدل به على أن الركعة الواحدة يجب فيها الترتيب، فإن هذا السجود ـ و لو ضم إليه بعـد السلام ركوعا مجرداً ـ لم يصر ذلك ركعة ، بل عليه أن يأتى بركعة بعـدها سجدتان ، لأنه أخل بالترتيب و الموالاة .

فكذلك إذا نسى الركوع حتى تشهد و سلم ، ففيه قولات فى المذهب : هل تبطل صلاته ؟ و المنصوص إن لم يطل الفصل بنى على ما مضى ، و هو قول الشافعى رحمه الله و غيره .

و ذهب طائفة من العلماء إلى سقوط الموالاة و الترتيب فى الصلاة مع النسيان ، فقال مكحول ، و محمد بن أسلم \_ فى المصلى : ينسى سجدة أو ركعة \_ يصليها متى ما ذكرها ، و يسجد للسهو ، وقال الأوزاعى \_ لرجل نسى سجده من صلاة الظهر ، فذكرها فى صلاة العصر \_ يمضى فى صلاته فاذا فرغ سجد .

و يدل على هـــذا القول: أحاديث سجود السهو، فانها تدل على أنه يتم الصلاة، ثم يسجد للسهو، ولو مع طول الفصل.

و أما المسبوق : فالسجود الذي فعله مع الامام : كان لمتابعة الامام . و لهذا قال النبي صلى الله عليـه و سلم لأبي بكرة « زادك الله حرصاً . و لا تعد ، و هو متمكن من أن يأتى بالركعة بعد السلام فلا عذر له حتى و إذا نسى ركنا من الأولى حتى شرع فى الثانيـــة ، ففيهـا قولان .

مالك و أحمد لا يقولان بالتلفيق ، بل تلغو المنسى ركنها ، و تقوم هذه مقامها ، و لكن هل يكون ذلك بالقراءة أو بالركوع ؟ فيه نزاع . و الشافعي يقول : ما فعله بعد الركوع المنسى ، فهو لغو ، لأن فعله في غير محله لا أن يفعل نظيره في الثانية ، فيكون هو تمام الأول : كما لو سلم من الصلاة ، ثم ذكر ، فإن السلام يقع لغواً .

فأحمد و مالك يقولان: هو إنما يقصد بما فعله أن يكون من الركعة الثانية، لم يقصد أن يكون من الأولى، و هو إذا قرأ أو ركع فى الركعة الثانية، أمكن أن يجعلها هى الأولى، فإن الترتيب بين الركعات يسقط بالعذر، فلا وجه لابطال هذه، و لا يكون فاعلا له فى غير محله، الا إذا جعلت هذه ثانية، فإذا جعلت الأولى كان قد فعله فى محله .

و إذا قيل: هو قصد الثانية قبل، و قصد بالسجود فيها السجود في الثانية لرعاية ترتيبه في أبعاض الركعة بأن لا يجعل بعضها في ركعة غيرها: أولى من رعايتها في الركمتين، فإن جعل الأولى ثانية يجوز للعذر، كما في المسبوق، و أما جعل سجود الثانية تماما للا ولى، فلا نظير له في الشرع، و بسط هذا له مكان آخر.

و المقصود هنا: سقوط الترتيب في الوضوء بالنسيان ، كذلك

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل

سقوط الموالاة كما هو قول مالك ، وكذلك بغير النسيان من الأعـذار ، مثل بعد الماء ، كما نقل عن ابن عمر ، فإن الصلاة نفسها إذا جاز فيها عدم الموالاة للعذر فالوضوء أولى ، بدليل صلاة الخوف فى حديث ابن عمر ، و أحاديث سجود السهو .

و أما حديث صاحب اللعة التي كانت في ظهر قدمه : فمثل هذا لا ينسى ، فدل أنه تركها تفريطا .

والموالاة فى غسل الجنابة : لا تجب ، للحديث الذى فيه أنه « رأى فى بدنه موضعاً لم يصبه الماء ، فعصر عليه شعره » .

و الأصحاب فرقوا بينه و بين الوضوء، فإنه لا يجب ترتيبه، فكذلك الموالاة، و مالك يوجب الموالاة، و إن لم يوجب الترتيب في الوضوء.

و أما فى الغسل: فالبدن كعضو واحد، و العضو الواحد لا ترتيب فيه بالاتفاق، و أما إذا تفريق الغسل فهو كتعمد تفريق غسل العضو الواحد، لكن فرق بينهما ، فإن غسل الجنابة كإزالة الجاسة، لا يتعدى حكم الماء محله بخلاف الوضوء، فإن حكمه طهارة جميع البدن، و المغسول أربعة أعضاء، و هذا محل نظر، و الجنب إذا وجد بعض ما يكفيه استعمله و أما المتوضى : ففيه قولان للا صحاب، و من جوز ذلك جعل الوضوء يتفرق للعذر، و جعل ما غسل يحصل به بعض الطهارة، وكذلك الماسح على الخفين إذا خلعها، هل بقتصر على مسح الرجلين أو يعيد الوضوء؟ ففيه قولان، هما روايتان،

و قد قيل : إن المأخذ هو الموالاة ، و قيل : إن المأخذ أن الوضوم

لا ينتقض ، فاذا عاد الحدث إلى الرجل عاد إلى جميع الأعضاء ؛ و هـذا عند العذر ، فيه نزاع كما تقدم .

و قد يكون الترتيب شرطا لا يسقط بجهل و لا نسيان ، كما في الحديث الصحيح « من ذبح قبل الصلاة فانما هو شاة لحم » فالذبح للا ضحية مشروط الصلاة قبله ، و أبو بردة بن نيار رضى الله عنه كان جاهلا ، فلم يعذره بالجهل ، بل أمره بإعادة الذبح ، بخلاف الذبن قدموا في الحبح : الذبح على الرمى ، أو الحلق على ما قبله قال « افعل و لا حرج » الهاتان سنتان : سنة في الأضحية ، إذا ذبحت قبل الصلاة : أنها لا تجزئ ، و سنة في الهدى ، إذا ذبح قبل الرمى جهلا : أجزأ .

و الفرق بينهما \_ و الله أعلم \_ أن الهـــدى صار نسكا بسوقه إلى الحرم و تقليده و إشعاره ، فقد بلغ محله فى المكان و الزمان ، فاذا قد ملا جهلا لم يخرج عن كونه هديا ، و أما الأضحية : فانها قبل الصلاة لا تتميز عن شاة اللحم ، كما قال النبي صلى الله عليه و سلم « من ذبح قبل الصلاة فانما هي شاة لحم قدمها لأهله » و إنما هي نسك بعد الصلاة ، كما قال تعالى ﴿ فصل لربك و انحر ﴾ و قال ﴿ ٦ : ١٦٢ إن صلاتي و نسكى ﴾ فصار فعله قبل هذا الوقت : كالصلاة قبل وقتها .

فهذا وقت الأضحية ، وقته بعد فعل الصلاة ، كما بين رسول الله صلى الله عليه و سلم ذلك فى الأحاديث الصحيحة ، و هو قول الجمهور من العلماء ، مالك و أبى حنيفة و أحمد بن حنبل ، و غيرهم ، و إنما قـــدر وقتها بمقدار الصلاة ، الشافعي و من وافقه من أصحاب أحمد ، كالخرق .

و فى الأضحية يشترط فى أحد القولين: أن يذبح بعد الامام، وهو قول مالك، و أحد القولين فى مذهب أحمد، ذكره أبو بكر، و الحجـــة فيه: حديث جابر فى الصحيح ` ·

و قــد قيل : إن قوله ﴿ ١ : ٤٩ لا تقـدموا بين يدى الله و رسوله ﴾ نزلت في ذلك .

وكذلك في الأفاضة من عرفة قبل الامام قولان في مذهب أحمد : يحب فيه دم ، فهذا عند من يوجبه بمنزلة اتباع المأموم الامام في الصلاة .

## فصــــل

و ما ذكره من نصه على قراءة ما نسى: يدل على أن الترتيب يسقط بالنسيان فى القراءة ، و قد ذكر أحمد و أصحابه : أن موالاة الفاتحة واجبة ، و إذا تركها لعذر نسيان ، قالوا \_ و اللفظ لابى محمد \_ و إن كثر ذلك \_ أى الفصل \_ استأنف قراءتها إلا أن يكون المسكوت مأمورا به ، كالمأموم يشرع فى قراءة الفاتحة ثم يسمع قراءة الامام فينصت له ، ثم إذا سكت الامام أتم قراءتها و أجزأته . أوما إليه أحمد ، وكذلك إن كان السكوت نسيانا أو نوبا ، أو لانتقاله إلى غيرها غلطا ؛ لم تبطل ، فاذا ذكر أتى بما بتى منها ، فان تمادى فيها هو فيه \_ بعد ذكرها \_ أبطلها ، ولزمه استثنافها ، قال : و إن قد م آية منها فى غير موضعها : أبطلها ،

<sup>(</sup>۱) قال د صلى بنا رسول الله يوم النحر بالمدينة فتقدم رجال فنحروا و ظنوا أن النبى صلى الله عليه و سلم من نحر قبله : أن يعيد بنحر آخر ـــ الحــــديث ، متفق عليه .

و إن كان غلطا رجع إلى موضع الغلط فأتمها .

فلم يسقطوا الترتيب بالعدر ؛ كما أسقطوا الموالاة ، فان الموالاة أخف ، فانه لو قرأ بعض سورة اليوم و بعضها غداً جاز ؛ و لو نكسها لم يجز .

و يفرق في الترتيب بين الكلام المستقل الذي إذا أتى به وحده كان ما يسوغ تلاوته ، و بين ما هو مرتبط بغيره ، فلو قال « صراط الذين أنعمت عليهم » لم يكن هذا كلاما مفيداً حتى يقول « اهددنا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعمت عليهم » و لو قال « إياك نعبد و إياك نستعين » ثم قال « الحمد لله رب العالمين ، الرحن الرحيم » كان مفيداً ، لكن مثل هذا لا يقع فيه أحد ، و لا يبتدئ أحد الفاتحة بمثل ذلك ، لا عمداً و لا غلطاً ، و إنما يقع الغلط فيما يحتاج فيه إلى الترتيب ، فهذا فرق بين ما ذكروه فيما ينسى من الفاتحة و ما ينسى من الحتمه .

# قصـــــل

و مما يبين أن الترتيب يسقط إذا احتاج إلى التكرار بلا تفريط من الانسان: أن التيمم يجزئ بضربة واحدة ؛ كما دل عليه الحديث الصحيح - حديث عمار بن ياسر رضى الله عنهما - و هو مذهب أحمد بلا خلاف، و هو في الصحيحين من حديث أبي موسى ، و من حديث ابن موسى ، و من حديث ابن موسى .

فنی حدیث ابن أبزی « إنما كان يكفيك هكذا ، فضرب بكفيـه

الأرض و نفخ فيها ، ثم مسح بهما وجهه وكفيه » وكذلك لمسلم فى حديث أبى موسى « إنما كان يكفيك أن تقول هكذا ، و ضرب يديه إلى الأرض ؛ فنفض يديه ، فسح وجهه وكفيه » و للبخارى « و مسح وجهه وكفيه مرة واحدة ، .

و قد اختلف الأصحاب في هذه الصفة .

فقيل: يرتب، فيمسح وجهه بيطون أصابعه و ظاهر يديه براحته. و قيل: لا يجب ذلك، بل يمسح بهها وجهه و ظاهر كفيه.

و على الوجهين لا يؤخر مسح الراحتين إلى ما بعد الوجه، بل يمسحها، إما قبل الوجه، و إما مع الوجه، و ظهور الكعبين، ولهذا قال ابن عقيل: رأيت التيمم بضربة واحدة قد أسقط ترتيبا مستحقا فى الوضوء، و هو أنه بعد أن مسح باطن يديه مسح وجهه

و فی الصحیحین من حدیث عمار بن یاسر من طریق أبی موسی رضی الله عنهم ، قال « إنما یکفیك أن تقول بیدیك هکذا ، ثم ضرب بیدیه الأرض ضربة واحدة ، ثم مسح الشال علی الیمین و ظاهر کفیه و وجهه » لفظ البخاری « و ضرب بکفیه ضربة علی الارض ، ثم نفضها ، ثم مسح بها ظهر کفه بشاله \_ أو ظهر شماله بکفه \_ ثم مسح بها وجهه » .

و هـذا صريح فى أنه لم يمسح الراحتين بعـد الوجه، و لا يختلف مذهب أحمد : أن ذلك لا بجب، و أما ظهور الكفين : فرواية البخارى صريحـة فى « أنه مر على ظهر الكف قبل الوجــه، و قوله فى الرواية الآخرى « و ظاهر كفيه » يدل على أنه مسح ظاهر كل منهما براحة اليـد الأخرى ، و قال فيها « ثم مسح الشهال على اليمين و ظـاهر وجهــه قبل الوجه » ' .

و قال أبو محمد : فرض الراحتين سقط بإمرار كل واحدة على ظهر الكف ، و هذا إنما يوجب سقوط فرض باطن الراحة ، و أما باطن الأصابع : فعلى ما ذكره سقط مع الوجه .

و على كل حال : فباطن اليدين يصيبهما النراب حين يضرب بهما الأرض ، و حين يمسح بهما الوجه و ظهر الكفين ، و إن مسح إحداهما بالأخرى ، فهو ثلاث مرات .

و لو كان الترتيب واجماً لوجب أن يمسح باظنها بعد الوجه، و هذا لا يمكن مع القول بضربة واحدة ، و لو فعل ذلك للزم تكرار ، مسحها مرة بعد مرة ، فسقط لذلك ، فان التيمم لا يشرع فيه التكرار ، خلاف الوضو ، فانه ـ و إن غسل يديه ابتداءاً ، و أخذ بهما الماء لوجهه \_ فهو بعد الوجه يغسلهما إلى المرفقين ، و هو يأخد الماء بهما . فيتكرر غسلهما ، لأن الوضو عستحب فيه التكرار في الجملة ، لأنه طهارة بالماء ، و لكن لو لم يغسل كفيه بعد غسل الوجه فهو محل نظر ، فانه يغرف بهما الماء ، و قد قالوا : إذا نوى الاغتراف لم يصر الماء مستعملا ، و إن نوى غسلهما فيه : صار مستعملا ، و إن لم ينو شيئاً ففيه وجهان .

و الصحيح : أنه لا يصير مستعملا ، و إن نوى غسلهما فيه ، لجيءُ

<sup>(</sup>١) كذا ، و لعله ، الراحة ، .

السنة بذلك ، و هذا يقتضى أن غسلهما بنية الاغتراف لا تحصل به طهارتهما بل لا بد من غسل آخر .

والأقوى: أن هذا لا يجب، بل غسلهما بنية الاغتراف يجزى عن تكرار غسلهما ، كما في التيمم .

و أيضاً فإنه يغسل ذراعيه بيديه ، فيكون هذا غسلا لباطن اليد .
و لو قيل : بل بتى غسلهما ابتداء ، و مع الوجه يسقط فرضهما ،
كا قيل مثل ذلك فى التيمم : لكان متوجها ، فانه قال فى الوضوء ﴿ فاغسلوا وجوهكم و أيديكم إلى المرافق ﴾ كا قال فى التيمم ﴿ فامسحوا بوجوهكم و أيديكم منه ﴾ فنى الوضوء أخر ذكر اليد .

لكن الرواية التى انفرد بها البخارى: تبين أنه مسح ظهر الكفين قبل الوجه، و سائر الروايات مجملة، تقتضى أنه لما مسح لم يمسح الراحتين بعد الوجه، فكذلك ظهر الكفين، بل مسح ظهرهما مع بطنهما، لأن مسحها جملة أقرب إلى الترتيب، فإن مسح العضو الواحد بعضه مع بعض أولى من تفريق ذلك.

و أيضاً: فتكون الراحتان ممسوحتين مع ظهر الكف و الاعتداد بذلك أولى من الاعتداد بمسحها مع الوجه .

وما ذكره بعض الأصحاب ... من أنه يجعل الأصابع للوجه، وبطون الراحتين لظهور الكفين ... خلاف ما جامت به الأحاديث، وليس فى كلام أحمد ما يدل عليه، وهو متعسر، أو متعذر، وهو بدعة لا أصل لها فى الشرع، و بطون الأصابع لا تكاد تستوعب الوجه .

و إنما احتاجوا إلى هذا ليجعلوا بعض التراب لظاهر الكفين بعد الوجه .

فيقال لهم: كما أن الراحتين لا يمسحان بعد الوجه بلا نزاع، فكذلك ظهر الكفين، فانهم \_ و إن مسحوا ظهر الكفين بالراحتين ببطون الاصابع \_ مسحوا مع الوجه، مسح باليدين قبل الوجه، كما قال ابن عقيل، و لهذا اختار المجد: أنه لا يجب الترتيب فيه، بل يجوز مسح ظهر الكفين قبل الوجه، كما دل عليه الحديث الصحيح، و الحديث الصحيح يدل على أنه يمسح الوجه و ظاهر الكفين بذلك التراب، و أن مسح ظهر الكفين بما بق في اليدين من التراب يكنى لظهر الكفين، فان ألفاظ الحديث كلها تتعلق بأنه يمسح وجهه بيديه، و مسح اليدين إحداهما بالاخرى لم يجعل بعض باطن اليد للوجه و بعضه للكفين، بل بباطن اليدين مسح وجهه و مسح كفيه، و مسح إحداهما بالاخرى.

و أجاب القاضى و من وافقه \_ متابعة الأصحاب الشافعى \_ بأنه إذا تيمم لجرح فى عضو: يكون التيمم فيه عند وجوب غسله، فيفصل بالتيمم بين أبعاض الوضو، هذا فعل مبتدع، و فيه ضرر عظيم، و مشقة الا تأتى بها الشريعة، و هذا و نحوه إسراف فى وجوب الترتيب، حيث لم يوجه الله و رسوله، و النفاة يجوزون التنكيس لغير عـــذر، و خيار الأمور أوساطها، و دين الله بين الفالى و الجافى، و الله أعلم . .

<sup>(</sup>١) • تفسير آية الوضوء ، جزء من بجوع شذرات البلاطين طبع الشيخ حامد الفق ص ١٦٧ -- ١٦٤ .

٥ : ٨ ﴿ يَا أَيْهَا الذَّيْنِ آمنُوا كُونُوا قُوامِيْنِ لِللهُ شَهْدَاء بِالقَسْط ،
 و لا يجرمنكم شنآن قوم على أن لا تعدلوا ، إعدلوا هو أقرب للتقوى ﴾ .
 أى يحملنكم شنآن أى بغض قوم \_ و هم الكفار \_ على عــدم العدل ` .

ه: ٣٣ ﴿ إِنَمَا جزاء الذين يحاربون الله و رسوله و يسعون فى الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم و أرجلهم مرخلاف الآية ﴾ .

و قيل سبب نزول هذه الآية العرنيون الذين ارتدوا و قتلوا وأخذوا المال ، و قيل : سببه ناس معاهدون نقضوا العهد و حاربوا ، و قيل : المشركون ، فقد قرن بالمرتدين مناقضى العهد المحاربين ، و جمهور السلف و الحلاف على أنها تتناول قطاع الطريق من المسلمين و الآية تتناول ذلك كله ، و لهذا كان من تاب قبل القدرة عليه من جميع هؤلاء ، فانه يسقط عنه حد الله تعالى ٢ .

قال ابن عباس و أصحابه فى قوله تعالى :

٥ : ٤٤ ﴿ و من لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون ﴾ .
 قالوا : كفر لا ينقل عن الملة ، و قد اتبعهم على ذلك أحمد بن
 حنبل و غيره من أثمة السنة ٢ .

قال محمد بن نصر : حدثنا يحيى ، حدثنا سفيان بن عيينة عن هشام يعنى ابن حجر عن طاؤس عن ابن عباس : ﴿ و من لم يحكم بما أنزل الله

فأولئك هم الكافرون ﴾ و ليس بالكفر الذي يذهبون إليه ` .

٥: ١٥ ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهود و النصارى أولياً
 بعضهم أولياً بعض و من يتولهم منكم فإنه منهم ﴾ .

روى الامام أحمد بإسناد صحيح عن أبي موسى الاشعرى رضى الله عنه قال: قلت لعمر رضى الله عنه إن لى كاتبا نصرانيا؛ قال ما لك؟ قاتلك الله، أما سمعت الله يتمول: ﴿ يَا أَيَّهَا الذِّينَ آمَنُوا لا تَتَخَدُوا اللَّهُودُ وَ النصارى أُولِياء ، بعضهم أُولِياء بعض ﴾ ألا اتخذت حنيفيا ، قال اللهود و النصارى أُولِياء ، بعضهم أُولياء بعض ﴾ ألا اتخذت حنيفيا ، قال : قلت يا أمير المؤمنين لى كتابته و له دينه ، قال : لا أكرمهم إذا أهانهم الله و لا أدنيهم إذا أقصاهم الله أ

٥: ٢٥ – ٣٥ ﴿ فترى الذين فى قلوبهم مرض يسارعون فيهم يقولون نخشى أن تصيبنا دائرة فعسى الله أن يأتى بالفتح أو أمر من عده فيصبحوا على ما أسروا فى أنفسهم نادمين ، و يقول الذين آمنوا أ هؤلاء الذين أقسموا بالله جهد أيمانهم إنهم لمحكم ، حبطت أعمالهم فأصبحوا خاسرين ﴾ .

و المفسرون متفقون على أنها نزلت بسبب قوم عمر كان يظهر الاسلام و فى قلبه مرض ، خاف أن يغلب أهل الاسلام فيوالى الكفار من اليهود و النصارى و غيرهم للخوف الذى فى قلوبهم لا لاعتقادهم أن محمداً كاذب ، و اليهود و النصارى صادقون .

و أشهر النقول في ذلك أن عبادة بن الصامت قال : يا رسول الله

<sup>(</sup>١) الاعمان ص ١٧٦ . (٢) افتضاء الصراط المستقم ص ٥٠ .

إن لى موالى من اليهود و إنى أبرأ إلى الله من ولاية يهود ، فقال عبد الله بن أبى : لكنى رجل أخاف الدوائر و لا أبرأ من ولاية يهود ، فنزلت هذه الآية ' .

ه : ه ﴿ إنما وليكم الله و رسوله و الذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة و يوتون الزكاة و هم راكعون ﴾ .

(۱) . . . فقل الثعلبي في تفسيره أن ابن عباس رضى الله عنهها يقول: نزلت في أبي بكر ، ونقل عن عبد الملك قال سألت أبا جعفر قال هم المؤمنون؛ قلت فإن ناسا يقولون هو على ، قال فعلى من الذين آمنوا ، و عن الضحاك مثله ، و روى ابن أبي حاتم في تفسيره عن أبيه قال حدثنا أبو صالح \_ كاتب الليث \_ حدثنا معاوية ، حدثنا على ابن أبي طلحة عن ابن عباس في هذه ، قال كل: من آمن فقد تولى الله و رسوله و الذين آمنوا ، قال : و حدثنا أبو سعيد الأشج عن المحاربي عن عبد الملك بن أبي سلمان قال سألت أبا جعفر محمد بن على عرب هذه الآية فقال هم الذين آمنوا ، قال سألت أبا جعفر محمد بن على عرب هذه الآية فقال هم الذين آمنوا ، قال على ، قال على من الذين آمنوا ، و عن السدى مثله .

(۲) أنه من المعلوم المستفيض عند أهل التفسير خلفاً عن سلف أن هذه الآية نزلت فى النهى عن موالاة الكفار و الامر بموالاة المؤمنين، لما كان بعض المنافقين كعبد الله بن أبى يوالى اليهود و يقول إنى أخاف الدوائر فقال بعض المؤمنين هو عبادة بن الصامت إنى أتولى الله و رسوله و أبرأ إلى الله و رسوله من هؤلاء الكفار و ولايتهم و لهذا لما جانهم

<sup>(</sup>١) الايمان ص ١٦٢ .

بنو قينقاع و سبب تأمرهم عبد الله بن أبي سلول ، فأنزل الله هـذه الآية يبين فيها وجوب موالاة المؤمنين عموما وينهى عر. \_ موالاة الكفار عموما .

(٣) أن سياق الكلام يدل على ذلك لمن تدبر القرآن ، فإنه تعالى قال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا اليَّهُودُ وَ النَّصَارَى أُولِياء بعضهم أولياء بعض ، و من يتولهم منكم فانه منهم ، إن الله لا يهـدى القوم الظالمين ﴾ فهذا نهى عن موالاة اليهود و النصاري ، ثم قال « فترى الذين في قلوبهم مرض يسارعون فيهم يقولون نخشي أن تصيبنا دائرة ، فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده ، إلى قوله فأصبحوا خاسرين. •

فهذا وصف الذين في قلوبهم مرض ، الذين يوالون الكفار كالمنافقين ، ثم قال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مِن يُرْتَدُ مِنْكُمْ عَن دينَهُ فَدُوفَ يأتى الله بقوم يحبهم و يحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين، يجاهدون في سبيل الله ، و لا يخافون لومة لائم ، ذلك فضل الله يؤتيه من يشا . و الله ذو الفضل العظم ﴾ فذكر فصل المرتدين و أنهم لر. يضروا الله شيئًا ، و ذكر من يأتى به بعدهم ، ثم قال : ﴿ إِمَا وَلِيكُمْ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ و الذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة و يؤتون الزكاة و هم راكعون، و من يتول الله و رسوله و الذين آمنوا فارن حزب الله هم الغالبون ﴾ فتضمن هذا الكلام ذكر أحوال من دخل في الاسلام من المنافقين و بمن يرتد عنه ، و حال المؤمنين الثابتين عليه ظاهراً و باطناً ، فهذا السياق مع إتيانه بصيغة الجمع بما يوجب الجمع لمن يريد ذلك علما يقيناً لا يمكنه رفعه عن (07)

نفسه أن الآية عامة فى كل المؤمنين المتصفين بهذه الصفات لا تختص بواحد بعينـه لا أبى بكر و لا عمر و لا عثمان و لا على و لا غيرهم ، لكن هؤلاً أحق الامة بالدخول فيها ' .

٥: ٥٥ ـ ٠٠ ﴿ قل يا أهل الكتاب هل تنقمون منا إلا أن آمنا بالله و ما أنزل إلينا و ما أنزل من قبل ، و إن أكثركم فاسقون ، قل أنبئكم بشر من ذلك مثوبة عند الله من لعنه الله و غضب عليه ، و جعل منهم القردة و الخنازير و عبد الطاغوت أولئك شر مكانا و أضل عن سوا السيل ﴾ .

أى من لعنه الله و جعل منهم الممسوخين ، و عبد الطاغوت ، في هم معطوف على « لعن » ليس المراد جعل منهم من عبد الطاغوت كما ظنه بعض الناس ، فان اللفظ لا يدل على ذلك ، و المعنى لا يناسبه ، فان المراد ذمهم على ذلك لا الاخبار بأن الله جعل فيهم من يعبد الطاغوت ، إذ مجرد الاخبار بهذا لا ذم فيه لهم بخلاف جعله منهم القردة و الحنازير فإن ذلك عقوبة منه لهم على ذنوبهم و ذلك خزى ، فعابهم بلعنة الله تعالى و عقوبته بالشرك الذي فيهم و هو عبادة الطاغوت .

﴿ و عبد الطاغوت ﴾ و الصواب عطفه على قوله : ﴿ من لعنه الله ﴾ فعل ماض معطوف على ما قبله فى الأفعال الماضية ، لكن المتقدمة الفاعل الله مظهراً أو مضمراً ، و هذا الفعل اسم من عبد الطاغوت ، و هو الفجر فى عبد ، و لم يعد حرف من ، لأن هذه الأفعال لصنف واحد

۱) منهاج السنة النبوية ج ٤ ص ــ ٤ ٦ .
 ۲) منهاج السنة النبوية ج ١ ص ٣٣٩ .

و هم اليهود ' .

٦٤ ﴿ و قالت اليهود يد الله مغلولة ، غلت أيديهم ، و لعنوا
 ما قالوا ، بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء ﴾ .

و اليهود أرادوا بقولهم ﴿ يد الله مغلولة ﴾ أنه بخيـل فكذبهـم الله فى ذلك و بين أنه جواد لا يبخل ، فأخبر أن يديه مبسوطتان كما قال: ﴿ وَلا تَجْعَلُ يَدِكُ مَعْلُولَةً إِلَى عَنقَكُ وَلا تَبْسُطُهَا كُلُ البُسُطُ فَتَقَعْدُ مَلُومًا عُسُوراً ﴾ فبسط اليدين المراد به الجود و العطاء ليس المراد ما أوهموه من بسطه المجرد ، و لما كان العطاء باليـد يكون ببسطها صار من المعروف في اللغة التعبير ببسط اليد عن العطاء ، فلما قالت اليهود ﴿ يد الله مغلولة ﴾ في اللغة التعبير ببسط اليد عن العطاء ، فلما قالت اليهود ﴿ يد الله مغلولة ﴾ و أرادوا بذلك أنه بخيل كذبهم الله في ذلك و بين أنه جواد ماجد ١٠٠٠

٥ : ٧٧ – ٧٥ ﴿ لقد كفر الذين قالوا إن الله هو المسيح بن مريم و قال المسيح يا بنى اسرائيل اعبدوا الله ربى و ربكم ، إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ، و مأواه النار ، و ما للظالمين من أنصار ، لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة و ما من إله إلا إله واحد ، و إن لم ينتهوا عما يقولون ليمسن الذين كفروا منهم عذاب أليم ، أفلا يتوبون إلى الله و يستغفرونه ، و الله غفور رحيم ، ما المسيح بن مريم إلا رسول ، قد خلت من قبله الرسل و أمه صديقة ، كانا يأ كلان الطعام ، أنظر كيف نبين لهم الآيات ثم انظر أنى يؤفكون ﴾ .

فذكر سبحانه و تعالى أنهما كانا يأكلان الطعام لأن ذلك من أظهر

۱۲۹ ص ٥٥٤ على (٢) لجواب الصحيح ٣ ص ١٢٩٠.

الأدلة على أنهما مخلوقان مربوبان، إذ الحالق أحد صمــد لا يأكل و لا يشرب، و ذكر مريم مع المسيح لأن من النصارى من اتخذها إلها آخر فعبدها كما عبد المسيح، و الذين لا يقولون بهذا كثير منهم يطلب منها كل ما يطلب من الله حتى يقول لها اغفرى لى و ارحميني و غير ذلك بنا على أنها تشفع فى ذلك إلى ابنها؛ فتارة يقولون يا والدة الاله اشفعى لنا إلى الاله، و تارة يسألونها الحوائج التى تطلب من الله و لا يذكرون شفاعة و آخرون يعبدونها كما يعبدون المسيح .

قال شيخ الاسلام ابن تيمية : كفارة اليمين هي المدكورة في سورة المائدة ، قال تعالى :

ه : ۱۹ ﴿ فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم ، أوكسوتهم أو تحرير رقبة ، فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام ﴾ .
 فتى كان واجداً فعليه أن يكفر بإحـدى الثلاث ، فإن لم يجـــد

فصيام ثلاثة أيام: و إذا اختار أن يطعم عشرة مساكين فله ذلك .

و مقدار ما يطعم مبنى على أصل ، و هو أن إطعامهم هل هو مقدر بالشرع ، بالشرع أو بالعرف ؟ فيه قولان للعلماء ؛ منهم من قال هو مقدر بالشرع ، و هؤلاء على أقوال ، منهم من قال يطعم كل مسكين صاعا من تمر أو صاعا شعير أو نصف صاع من بر كقول أبى حنيفة و طائفة ، و منهم من قال : يطعم كل واحد نصف صاع من تمر و شعير أو ربع صاع من بر و هو مد كقول أحمد و طائفة ، و منهم من قال : بل يجزئ في الجميع مد من

الجواب الصحيح ج ٣ ص ٤٠ .

الجميع كقول الشافعي و الطائفه .

و القول الثانى أن ذلك مقدر بالعرف لا بالشرع فيطعم أهل كل بلد من أوسط ما يطعمون أهليهم قدراً و نوعا ، و هذا معنى قول مالك، قال اسماعيل بن اسحاق : كان مالك يرى فى كفارة اليمين أن المد يجزى بالمدينة ، قال مالك : و أما البلدان فإن لهم عيشاً غير عيشنا فأرى أن يكفروا بالوسط من عيشهم ، يقول الله تعالى : ﴿ من أوسط ما تطعمون أهليكم أو كسوتهم ﴾ و هو مذهب داؤد و أصحابه مطلقاً و المنقول عن أثر الصحابة و التابعين هذا القول ، و لهذا كانوا يقولون : الأوسط خبن و لبن ، خبن و سمن ، خبن و تمر ، و الأعلى خبن و لحم ، و قد بسطنا الآثار فى غير هذا الموضع .

و بينا أن هذا القول هو الصواب الذي يدل عليه الكتاب و السنة و الاعتبار ، و هو قياس مذهب أحمد و أصوله . . . . . و المختار أن يرجع في ذلك إلى عرف الناس و عادتهم ، فقد يجزئ في بلد ما أوجبه أبو حنيفة و في بلد ما أوجبه أحمد و في بلد آخر ما بين هذا و هذا على حسب عادته عملا بقوله تعالى ﴿ من أوسط ما تطعمون أهليكم ﴾ . .

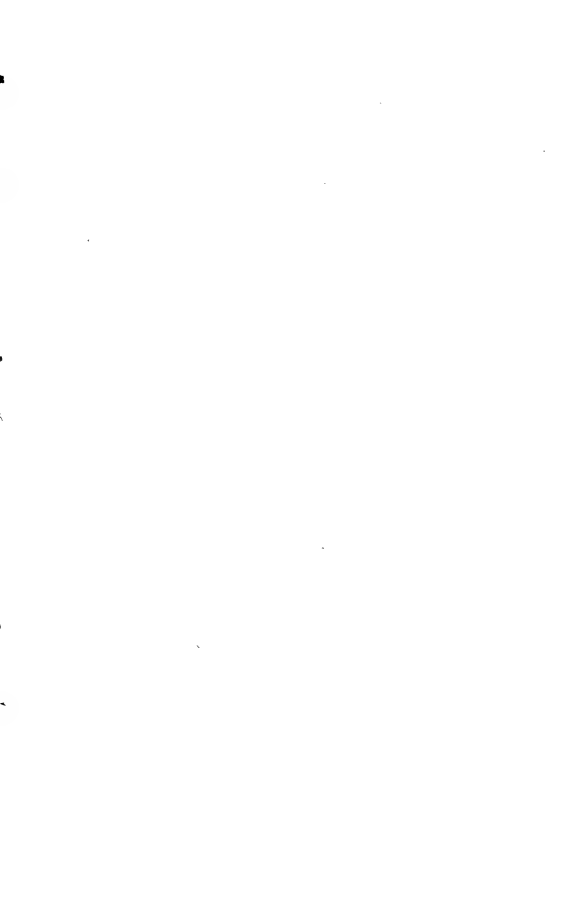
٥: -٨ - ٨١ ﴿ ترى كثيراً منهم يتولون الذين كفروا ابئس ما قدمت لهم أنفسهم أن سخط الله عليهم و فى العـذاب هم ظالدون . و لو كانوا يؤمنون بالله و النبى و ما أنزل إليه ما اتخذوهم أوليا ، و لكن كثيراً منهم فاسقون ﴾ .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۸۰ .

فذكر جملة شرطية تقتضى أنه إذا وجد الشرط وجد المشروط بحرف « لو » التى تقتضى مع الشرط انتفاء الشرط فقى ال ﴿ و لو كانوا يؤمنون بالله و النبى و ما أنزل إليه ما اتخذوهم أولياء ﴾ فدل على أن الايمان المذكور ينفى اتخاذهم أولياء و يضاده و لا يجتمع الايمان و اتخاذهم أولياء فى القلب، و دل ذلك على أن من اتخذهم أولياء ما فعل الايمان الواجب من الايمان بالله و النبى و ما أنزل إليه ' .

**\$** \$ \$ \$ \$ \$

<sup>(</sup>١) الايمان ص ١٣.



## سورة الأنعام

٦: ٦ ﴿ قل هو القادر على أن يبعث عليكم عذابا من فوقكم أو
 من تحت أرجلكم أو يلبسكم شيعا أو يذيق بعضكم بأس بعض ﴾ ٠

و قد ثبت فی الصحیح عن جابر: أنه لما نزلت هذه الآیة ﴿ قُلُ هُو القادر علی أن یبعث علیكم عذابا من فوقكم ﴾ قال النبی صلی الله علیه و سلم: أعوذ بوجهك ﴿ أو من تحت أرجلكم ﴾ قال: أعوذ بوجهـك ﴿ أو من تحت أرجلكم ﴾ قال: هاتان أهون ' . ﴿ أو يلبسكم شيعاً أو يذيق بعضكم بأس بعض ﴾ قال: هاتان أهون ' . ٢: ٧٦ ﴿ لا أحب الآفلين ﴾ .

فإن الأفول هو المغيب و الاحتجاب باتفاق أهل اللغة و التفسير، و هو من الأمور الظاهرة فى اللغة، و سواء أريد بالأفول ذهاب ضوء القمر و الكوكب بطاوع ضوء الشمس أو أريد به سقوط من جانب المغرب فانه إذا طلعت الشمس يقال إنها غابت الكوكب و احتجبت، و إن كانت موجودة فى الساء، و لكن طمس ضوء الشمس نورها .

٦ : ٦٨ ﴿ الذين آمنوا و لم يلبسوا إيمانهم بظلم ، أولئك لهم الأمن
 و هم مهتدون ﴾ .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۸ ص ۲۹۲ . (۲) شرح حدیث النزول ص ۱۹۵ .

وقد فسر النبي صلى الله عليه وسلم الظلم هنا بالشرك، فني الصحيح عن ابن مسعود أن هذه الآية لما نزلت شق ذلك على أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، و قالوا: أينا لم يظلم نفسه ؟ فقال النبي صلى الله عليه و سلم: إنما هذا الشرك، ألم تسمعوا إلى قول العبد الصالح: إن الشرك لظلم عظيم . .

۹۱: ٦ ﴿ قل من أنزل الكتاب الذي جا به موسى نوراً وهدى
 للناس ، تجعلونه قراطيس تبدونها و تخفون كثيراً ، قل الله ﴾ .

أى الله أنزل الكتاب الذي جاء به موسى ٠٠.

۱۰۱: ٦ ﴿ بديـع الساوات و الأرض ، أنى يكون له ولد و لم تكن له صاحبة ، و خلق كل شيء ، و هو بكل شيء عليم ﴾ .

فقوله: ﴿ أَنَى يَكُونَ لَهُ وَلَدَ ﴾ تقديره: من أين يَكُونَ وَلَدَ ، فأنى فى اللغة بمعنى من أين ذلك ، و هـذا استفهام إنكارى ، فبين سبحانه أنه يمتنع أن يكون له ولد و لم تكن له صاحبة مع أنه خالق كل شيء ٢ .

٣ : ١٠٩ : ٦ و ما يشعر كم أنها إذا جاءت لا يؤمنون € و الآية بعدها بعدها ، أشكلت قراءة الفتح : على كثير بسبب أنهم ظنوا أن الآية بعدها جملة مبتدأة ، و ليس كذلك ، لكنها داخلة فى خبر أن ، و المعنى : إذا كنتم لا تشعرون أنها إذا جاءت لا يؤمنون و أنا أفعل بهم هذا ، لم يكن قسمهم صدقا بل قد يكون كذبا ، و هو ظاهر الكلام المعروف أنها ، أن ،

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۲۶۹ . (۲) الرد علی المنطقیین ص ۳۹ .

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج ٢ ص ٥٨ .

المصدرية ، و لو كان ( و نقلب ) الخ كلاما مبتداً لزم أن كل من جاءته آية قلب فؤاده ، و ليس كذلك ، بل قد يؤمن كثير منهم ' .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج ۱۶ ص ۴۹٥ .



## سورة الأعراف

٧: ٣٣ ﴿ قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها و ما بطن ،
 و الاثم و البغى بغير الحق ، و أن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا ، وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ .

فهده الأنواع الأربعة هي التي حرمها تحريما مطلقا لم يبح منها شيئاً لأحد من الخلق و لا في حال من الأحوال بخلاف الدم و الميتة و لحم الخنزير و غير ذلك ، فاينه يحرم في حال و يباح في حال ، و أما الأربعة فهي محرمة مطلقاً ، فالفواحش متعلقة بالشهوة ، و البغي بغير الحق يتعلق بالغضب ، و الشرك بالله فساد أصل العدل و العلم .

و قوله: ﴿ و أَن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا ﴾ يتضمن تحريم أصل الظلم فى حق الله ، و ذلك يستلزم إيجاب العدل فى حق الله تعالى، و هو عادته وحده لا شريك له ` .

٧: ٧٥ ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُهُ ﴾ .

و أما استعال التأويل بمعنى أنه صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن به فهذا اصطلاح بعض المتأخرين ولم يكن فى لفظ أحد من السلف ما يراد منه بالتأويل هذا المعنى، ثم لما شاع

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ١٠٩٠

بين المتأخرين صاروا يظنون أن هذا هو التأويل فى قوله تعالى: ﴿ وَ مَا يَعْلَمُ تَاوِيلُهُ إِلَّا اللهُ ﴾ ثم طائفة تقول لا يعلمه إلا الله ، و قالت طائفة بل يعلمه الراسخون ، و كلتا الطائفتين غالطة ، فإن هذا لا حقيقة له بل هو باطل ، و الله يعلم انتفاءه و انه لم يرده ` .

۷ : ۸۸ ﴿ لنخرجنك يا شعيب و الذين آمنوا معك من قريتنا ﴾ الآية و ما فى معناها .

التحقیق أن الله سبحانه إنما یصطنی لرسالته من كان خیار قومه حتی فی النسب ، كما فی حدیث هرقل ، و من نشأ بین قوم مشركین جهال ، لم یكر ن علیه نقص ، إذا كان علی مثل دینهم ، إذا كان معروفا بالصدق و الامانة ، و فعل ما یعرفون وجوبه و ترك ما یعرفون قبحه .

قال تعالى: ﴿ و ما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ فلم يكن هؤلآء مستوجبين العذاب ، و ليس فى هذا ما ينفر عن القبول منهم ، ولهذا لم يذكره أحد من المشركين قادحا .

و قد اتفقوا على جواز بعثة رسول لا يعرف ما جاءت به الرسل قبله من النبوة و الشرائع ، و إن من لم يقر بذلك بعد الرسالة . فهو كافر ، و الرسل قبل الوحى لا تعلمه فضلا عن أن تقر مه .

قال تعالى: ﴿ يَنْزِلُ الْمُلائِكُةُ بِالرَّوْحِ مِنْ أُمْرُهُ ﴾ الآية ، و قال: ﴿ يَلْقَى الرَّوْحِ مِنْ أُمْرِهُ عَلَى مِنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادُهُ ، لَيْسَدْرُ يَوْمُ التّلاقُ ﴾ فجعل إنذارهم بالتوحيد كالا نذار بيوم التلاق و كلاهما عرفوه بالوحى .

<sup>(</sup>۱) شرح حديث النزول ص ٢٦ .

و ما ذكر أنه صلى الله عليه و سلم بغضت إليه الأوثان لا يجب أن يكون لكل نبى ، فانه سيد ولد آدم ، و الرسول الذي ينشأ بين أهل الكفر الذين لا نبوة لهم يكون أكمل من غيره ، من جهة تأييد الله له ، بالعلم و الهدى ، و بالنصر و القهر ، كما كان نوح و ابراهيم .

و لهذا يضيف الله الأمر إليهما فى مثل قوله : و لقد أرسلنا نوحا و ابراهيم ﴾ الآية ﴿ إِن الله اصطفى آدم و نوحا و آل ابراهيم ﴾ الآية ، و ذلك أن نوحا أول رسول بعث إلى المشركين ، وكان مبدأ شركهم من تعظيم الموتى الصالحين ، و قوم ابراهيم مبدأه من عبادة الكواكب ، ذلك الشرك الأرضى ، و هذا الساوى ، و لهذا سد صلى الله عليه و سلم ذريعة هذا و هذا أ

٧ : ١٠٤ - ١٠٥ ﴿ يا فرعون إنى رسول من رب العالمين ، حقيق على أن لا أقول على الله إلا الحق ﴾ فى القراءة المشهورة يخبر أنه جدير و حرى و ثابت و مستقر على أن لا يقول على الله إلا الحق .

و على القراءة الآخرى أخبر أنه واجب عليه أن لا يقول على الله إلا الحق ، و قال تعالى : ﴿ و لو تقوّل علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ، ثم لقطعنا منه الوتين ، فما منكم من أحد عنه حاجزين ﴾ و قال تعالى : ﴿ أم يقولون افترى على الله الكذب فاين يشأ الله يختم على قلبك ، و يمح الله الباطل و يحق الحق بكلماته ﴾ و قال تعالى : ﴿ و إذا بدلنا آية مكان آية ، و الله أعلم بما ينزل ، قالوا إنما أنت مفتر ، بل أكثرهم لا

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱۰ ص ۳۱ .

يعلمون ، قل نزله روح القدس من ربك بالحق ، ليثبت الذين آمنوا وهدى و بشرى للسلمين ﴾ و قال تعالى : ﴿ و إذا تتلى عليهم آياتنا قال الذين لا يرجون لقا نا ائت بقرآن غير هذا أو بدله قل ما يكون لى أن أبدله من تلقا و نفسى ، إن أتبع إلا ما يوحى إلى ﴿ . .

٧ : ١٥٤ ﴿ وَ لِمَا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الْغَضَبِ أَخَذَ الْأَلُواحِ ﴾ .

فوصف الغضب بالسكوت ، و فى قراءة ابن مسعود رضى الله عنـه و معاوية بن قرة و عكرمة ( و لما سكن ) بالنون ، و القراءة المشهورة بالتاء ، قال المفسرون : سكت الغضب أى سكن ، وكذلك قال أهل اللغة الزجاج و غيره .

قال الجوهرى: « سكت الغضب » مثل سكن ، فالسكون أخفض ، فكل ساكت ساكن و ليس كل ساكن ساكتا <sup>۲</sup> .

الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا ﴿ إِنَّ الذِينَ اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا ﴾ .

قال سعيد بن جبير : هو الرجل يغضب الغضبة فيذكر الله فيكظم، وقال ليث عن مجاهد : هو الرجل يهم بالذنب فيذكر الله فيدعه ، والشهوة و الغضب مبدأ السيئات ، فاذا أبصر رجع . ثم قال :

٧: ٢٠٢ ﴿ وَ إِخُوانِهُمْ يُمْدُونُهُمْ فَى الْغَى ثُمُّ لَا يَقْصُرُونَ ﴾ .

أى و إخوان الشياطين تمدهم الشياطين فى الغى ثم لا يقصرون . قال ابن عباس : لا الانس تقصر عن السيئات و لا الشياطين تمسك عنهم

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ١ ص ٣٧ . (٢) شرح حديث النزول ص ٢١٤.

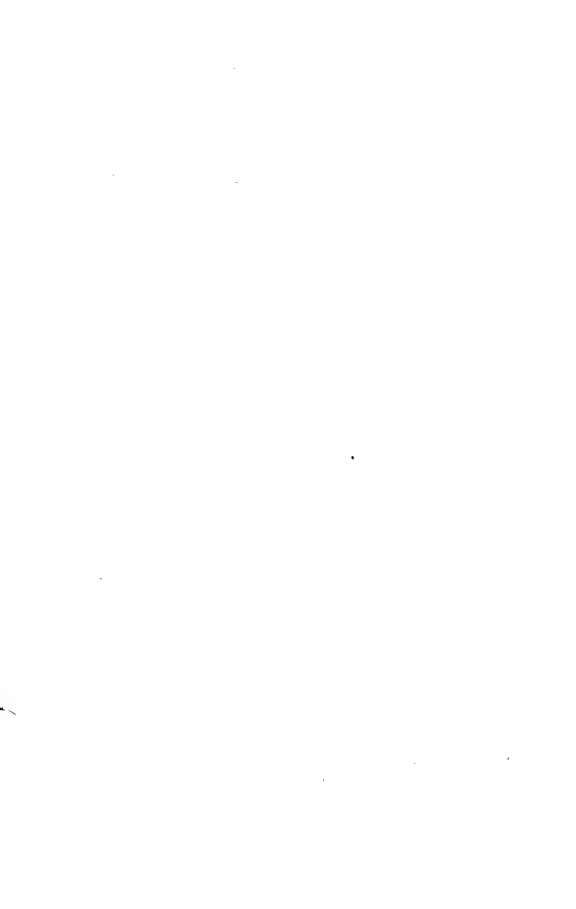
فارذا لم يبصر بق قلبه فى غمر ، و الشيطان يمده من غيه و إن كان التصديق في قلبه لم يكذب ، فذلك النور و الا بصار و تلك الخشيئة و الخوف يخرج من قلبه ، و هذا كما أن الانسان يغمض عينيه فلا يرى شيئاً و إن لم يكن أعمى ، فكذلك القلب بما يغشاه من رين الذنوب لا يبصر الحق و إن لم يكن أعمى كعمى الكافر ' .

٧: ٥٠٥ ﴿ و اذكر ربك فى نفسك تضرعا و خفيــة ، و دون الجهر من القول بالغدو و الآصال ﴾ .

و فى الصحيحين أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم كانوا معه فى سفر فجعلوا يرفعون أصواتهم فقال النبى صلى الله عليه و سلم: أيها الناس! اربعوا على أنفسكم فانكم لا تدعون أصم و لا غائبا، و إنما تدعون سميعا قريبا، إن الذى تدعونه أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته ' .

4 4 4 4 4 4

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢٦ . (٢) فتاوى ج ١ ص ١٦٦ .



## سورة الأنفال

۱ ه ﴿ إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أنى عمدكم بألف مر.
 الملائكة مردفين ﴾ .

و قد روى مسلم فى صحيحه من حديث ابن عباس عن عمر: قال:

لما كان يوم بدر نظر رسول الله صلى الله عليه و سلم إلى المشركين و هم ألف و أصحابه و هم ثلاث مأة و تسعة عشر رجلا ، فاستقبل رسول الله صلى الله عليه و سلم القبلة ثم مد يديه ، فجعل يهتف بربه: اللهم أنجز لى ما وعدتنى اللهم آتنى ما وعدتنى ، اللهم إنك إن تهلك هذه العصابة من أهل الاسلام لا تعبد فى الأرض ، فما زال يهتف بربه ماداً يديه مستقبلا القبلة حتى سقط رداء عن منكبيه ، فأتاه أبو بكر فأخذ رداء ه فألقاه على منكبيه ، ثم التزمه من ورائه ، و قال يا نبى الله كفاك مناشدتك ربك ، فانه سينجز لك ما وعدك فأنزل الله تعالى: ﴿ إذ تستيغثون ربكم فاستجاب لــــكم ألى عدكم بألف من الملائكة مردفين ﴾ فأمده الله بالملائكة .

قال أبو زميل: فحدثنى ابن عباس قال: بينها رجل من المسلمين يوممند يشتد فى اثر رجل من المشركين أمامه إذ سمع ضربة بالسوط فوقه و صوت الفارس يقول أقدم حيزوم، فنظر إلى المشرك أمامه فخر مستلقياً فنظر إليه فإذا قد خطم أنفه و شق وجهه كضربة السوط فاخضر ذلك

أجمع ، فجاء الأنصارى فحدث بذلك رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال: صدقت ، ذلك مر مدد الساء الثالثة ، فقتلوا يومئذ سبعين و أسروا سبعين . . . اه ' .

۱۷:۸ ﴿ و ما رمیت إذ رمیت و لکن الله رمی ﴾ .

معناه ما أصبت إذ خذفت و لكن الله هو الذي أصاب ، فالمضاف إليه الحذف باليد و المضاف إلى الله تعالى الايصال إلى العدو و إصابتهم به ، و ليس المراد بذلك ما يظنه بعض الناس أنه لما خلق الرامى و الرمى كان هو الرامى في الحقيقة ، فإن ذلك لو كان صحيحاً لكونه خالقا لرميه لاطرد ذلك في سائر الافعال ، فكان يقول : و ما مشيت و لكن الله مشى و ما لطمت و لكن الله لطم ، و ما طعنت و لكن الله طعن و ما ضربت بالسيف و لكن الله ضرب ، و ما ركبت الفرس و لكن الله ركب ، و ما صحت و ما صليت و ما حججت و لكن الله صام و صلى و حج ن .

و روی ابن اسحاق عن جماعة ، منهم عروة و الزهری و عاصم بن عمرو و غیرهم ، قالوا : فكان رسول الله صلی الله علیه و سلم فی العریش هو و أبو بكر ما معهما غیرهما ، و قد تدانی القوم بعضهم من بعض ، فجعل رسول الله صلی الله علیه و سلم یناشد ربه ما وعده من نصره ، و یقول : اللهم إن تهلك هذه العصابة لا تعبد ، و أبو بكر یقول بعض مناشدتك ربك یا رسول الله فارن الله سینجز لك ما وعدك مر ضره و خفق رسول الله علیه و سلم خفقة ثم هب ، فقال رسول الله صلی الله صلی الله

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٢ ص ١٦١ . (٢) منهاج السنة النبوية ج ٢ ص ٤٤ .

عليه و سلم: أبشر يا أبا بكر أتاك نصر الله عز و جل ، هذا جبرئيل آخذ بعنان فرسه يقوده على ثناياه النقع ( يقول الغبار ) ثم خرج رسول الله صلى الله عليه فعبأ أصحابه و هيأهم ، و قال : لا يعجلن رجل منكم لقتال حتى يؤذنه فإذا أكثبكم القوم يقول قربوا منكم فانضحوهم عنكم بالنبل ، ثم تزاحم الناس ، فلما تدانى بعضهم من بعض خرج رسول الله صلى عليه و سلم فأخذ حفنة من حصباء . ثم استقبل بها قريشا فنفخ بها وجوههم و قال شاهت الوجوه ، ثم قال رسول الله صلى الله عليه و سلم احملوا عليهم يا معشر المسلمين فحمل المسلمون و هزم الله قريشا و قتل من قتل من أسر منهم .

و فى حديث ابن أبى طلحة الوالبى عن ابن عباس رضى الله عنها قال له جبريل خذ قبضة من تراب ، فأخذ قبضـة من تراب و رمى بها وجوههم ، فما من المشركين من أحد إلا و أصاب عينيه و منخريه و فحـه تراب من تلك القبضة فولوا مدبرين ' .

٢٥: ٨ ﴿ و اتقرا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة ﴾ .
 فإن الظالم يظلم فيبتل الناس بفتئة تصيب من لا يظلم ، فيمجزون عن ردها حينئذ بخلاف ما لو منع الظالم ابتداء فانه كان يزول سبب الفتنة ٢ .

۸: ۵۵ ﴿ و ما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاء و تصدية ﴾ .
 قال السلف: المكاء الصفير ، و التصدية التصفيق باليد ، فكان المشركون يحتمعون في المسجد الحرام يصفقون و يصوتون يتخذون ذلك

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ع ص ٢٠٠ · (٢) منهاج السنة النبوبة ج ٢ ص ١٨٧ ·

عبادة و صلاة ١ .

فدمهم الله على ذلك و جعل ذلك من الباطل الذي نهى عنه .

۸ : ٣٩ ﴿ و قاتلوهم حتى لا تكون فتنة و يكون الدين كله لله ﴾ .
فايذا لم يكن الدين كله لله كانت فتنة ، وأصل الدين أن يكون الحب
لله و البغض لله و الموالاة لله و المعاداة لله ، و العبادة لله و الاستعانة بالله ،
و الحنوف من الله و الرجاء لله و الاعطاء لله و المنع لله .

و هذا إنما يكون بمتابعة رسول الله الذى أمره أمر الله و نهيــه نهى الله ، و معاداته معاداة الله و طاعته طاعة الله و معصيته معصية الله ؛ و صاحب الهوى يعميه الهوى و يصمــه ، فلا يستحضره الله و رسوله فى ذلك ، و لا يطلبه و لا يرضى لرضا الله و رسوله و لا يغضب لغضب الله و رسوله بل يرضى إذا ما يرضاه بهواه و يغضب إذا حمل ما يغضب له بهواه و يكون مع ذلك معه شبهة دين أن الذى يرضى له و يغضب له إذا حصل هو المحق و هو الدين آ

۷ : ۱۶ ﴿ و اعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خمسه و للرسول و لذى القربى و البتامى و المساكين و ابن السيل إن كنتم آمنتم بالله و ما أنزل على عبدنا بوم الفرقان ، يوم التقى الجمعان ، و الله على كل شيء قدير ﴾ . . . .

و قال فی الفی :

﴿ مَا أَفَاءَ الله عَلَى رَسُولُهُ مِن أَهُـلَ القَرَى فَلَلَّهُ وَ لَلْرَسُولُ وَ لَذَى

<sup>(</sup>۱) جموع الفتاوى ج ٣ ص ٢٦٤ . (٢) منهاج السنة ج ٤ ص ٦٤ .

القربی و الیتامی و المساکین و ابن السبیل کی لا یکون دولة بین الاغنیا. منکم ﴾ ٥٩: ٥٩ – ٦ – ٧ ·

و قد قال قبل ذلك :

﴿ و ما أفاء الله على رسوله منهم فما أوجفتم عليه من خيل و لا ركاب ، و لكن الله يسلط رسله على من يشاء ﴾ ٥٩: ٦ .

و أصل الفي الرجوع ، و الله خلق الخلق لعبادته و أعطاهم الأموال يستعينون بها على عبادته ، فالكفار لما كفروا بالله و عبدرا غيره لم يبقوا مستحقين للا موال فأباح الله لعباده قتلهم و أخر أموالهم فصارت فيئا أعاده الله على عباده المؤمنين لا نهم هم المستحقون له ، وكل مال أخذ من الكفار قد يسمى فيئا حتى الغنيمة ، كما قال النبي صلى الله عليه و سلم فى غنائم حنين : ليس لى مما أفاء الله عليكم إلا الحنس ، و الحنس مردود عليكم، لكن لما قال تعالى : ﴿ و ما أفاء الله على رسوله منهم فما أوجفتم من خيل و لا ركاب ﴾ و قال : ﴿ و ما أفاء الله على رسوله مر. أهل القرى ﴾ صار اسم الفي عند الاطلاق لما أخذ من الكفار بغير قتال ، و جمهور العلماء على أن الفيء لا يخمس ، كقول مالك و أبي حنيفة و أحمد ، و هذا العلماء على أن الفيء لا يخمس ، كقول مالك و أبي حنيفة و أحمد ، و هذا السلف قاطبة .

و قال الشافعي و الخرقي و من وافقه من أصحاب أحمد يخمس، و الصواب قول الجمهور، فإن السنن الثابتة عن النبي صلى الله عليه و سلم و خلفائه تقتضي أنهم لم يخمسوا فيئا قط، بل أموال بني النضير كانت أول الفيء و لم يخمسها النبي صلى الله عليه و سلم بل خمس غنيمة بدر و خمس

خيبر و غنائم حنين ، وكذلك الخلفاء بعده لم يكونوا يخمسون الجزية و الخراج .

و منشأ الحلاف أنه لما كان لفظ آية الحنس و آية الفيء واحدا اختلف فهم الناس للقرآن ، فرأت طائفة أن آية الحنس تقتضي أن يقسم الحنس بين الحنسة بالسوية ، و هذا قول الشافعي و أحمد و داؤد الظاهري ، لأنهم ظنوا أن هذا ظاهر القرآن ، ثم أن آية الفي الفظها كلفظ آية الحنس ، فرأى بعضهم أن الفي كله يصرف أيضاً مصرف الحنس إلى هؤلاء الحنسة ، و هذا قول داؤد بن على و أتباعه ، و ما علمت أحداً من المسين قال هذا القول قبله ، و هو قول يقتضي فساد الاسلام إذا دفع الفي كله إلى هذه الأصناف ، و هؤلاء يتكلمون أحيانا بما يظنونه ظاهر اللفظ و لا يتدبرون عواقب قولهم .

و رأى بعضهم: أن قوله فى آية الفى : ﴿ فلله و للرسول و لذى القربى ﴾ المراد بذلك خمس الفى ، فرأوا أن الفى ، يخمس ، و هذا قول السافعى و من وافقه من أصحاب أحمد ، و قال الجهور : هذا ضعيف جداً ، لأنه قال : ﴿ فلله و للرسول و لذى القربى و اليتامى و المساكين و ابن السبيل ﴾ لم يقل خمسه لهؤ آلا ، ثم قال : ﴿ للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم و أموالهم و الذين تبوأوا الدار و الايمان من قبلهم و الذين جا وا من بعيدهم ﴾ و هؤ آلا ، هم المستحقون للفى الله عنه أنه لما يقول المراد خمسه ، و قد ثبت عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه لما قرأ هده الآية قال : هذه عمت المسلمين كله : و أما أبو حنيفة و من وافقه قرأ هده الآية قال : هذه عمت المسلمين كله : و أما أبو حنيفة و من وافقه

فوافقوا هؤلاً. على أن الحنس يستحقه هؤلاً ، لكن قالوا: إن سهم الرسول كان ستحقه في حياته و ذبو قرباه كانوا ستحقوبه لنصرهم له ، و هذا قد سقط بموته فسقط سهمهم كما سقط سهمه ، و الشافعي و أحمد قالا : بل يقسم سهمه بعد موته في مصرف الفيء إما في الكراع و السلاح و إما في المصالح مطلقاً ، و اختلف هؤلاء هل كأن الفيُّ ملكا للنبي صلى الله عليـــه و سلم فى حياته على قولين : أحدهما نتم ، كما قاله الشافعي و بعض أصحاب أحمد لأنه أضيف إليه ، و الثاني : لم يكن ملكا له لأنه لم يكن يتصرف فيه تصرف المالك ، و قالت طائفة : ذوو القربي هم ذوو قربي القياسم المتولى و هو الرسول في حياته ، و من يتولى الأمر بعده ، و احتجوا بما روى عنه صلى الله عليه و سلم أنه قال: ما أطعم الله نبيا طعمة إلا كانت لمن يتولى الأمر بعده ، و القول الخامس قول مالك و أهل المدينـة و أكثر السلف أن مصرف الحنس و الفيُّ واحـــد ، و أن الجميع لله و الرسول بمعنى أنه يصرف فيما أمر الله به و الرسول هو المبلغ عن الله ، فما آتاكم الرسول فخذوه و ما نهاكم عنه فانتهوا .

و قد ثبت عنه فی الصحیح أنه قال: إنی و الله لا أعطی أحداً ولا أمنع أحداً ولا أمنع أحداً و إنما أنا قاسم أضع حیث أمرت ، فدل علی أنه يعطی المال لمن أمره الله به لا لمن يريد هو ، و دل علی أنه أضافه إليه لكونه رسول الله لا لكونه مالكا له ، و هذا بخلاف نصیبه من المغنم و ما وصی له به ، فایه كان ملكه ، و لهذا سمی الفی مال الله بمعنی أنه المال الذی بجب فایه كان ملكه ، و لهذا سمی الفی مال الله بمعنی أنه المال الذی بجب صرفه فیما أمر الله به و رسوله ، أی فی طاعة الله ، أی لا يصرفه أحد

فيما يريد، و إن كان مباحا مخلاف الأموال المملوكة، و هذا مخلاف قوله: « و آتوهم من مال الله الذي آتاكم » فإيه لم يضفه إلى الرسول بل جعله عا آتاهم الله ، قالوا: و قوله تعالى: ﴿ و لذى القربى و اليتامى و المساكين و ابن السبيل ﴾ تخصيص هؤ آلاء بالذكر للاعتناء بهم لا لاختصاصهم بالمال و لهذا قال: ﴿ كَي لا يكون دولة بين الأغنياء منكم ﴾ أي لا تتداولونه و تحرمون الفقراء ، و لو كان مختصا بالفقراء لم يكن للا غنياء فضلا عن أن يكون دولة ، و قد قال تعالى: ﴿ و ما آتاكم الرسول فحذوه و ما نهاكم عنه فانتهوا ﴾ فدل على أن الرسول هو القاسم للفي و المغانم و لو كانت مقسومة محدودة كالفرائض لم يكن للرسول أمر فيها و لا نهى .

و أيضاً فالأحاديث الثابتة عن النبي صلى الله عليه و سلم و خلفاءه تدل على هذا القول ، فإن النبي صلى الله عليه و سلم لم يخمس قط خمسا خمسة أجزاء و لا خلفاءه ، و لا كانوا يعطون اليتاى مثل ما يعطون المساكين ، بل يعطون أهل الحاجة من هؤلاء و هؤلاء ، و قد يكون المساكين أكثر من اليتاى الاغنياء قد كان بالمدينة يتاى أغنياء فلم يكونوا يسوون بينهم و بين الفقراء ، بل و لا عرف أنهم أعطوهم بخلاف ذوى الحاجسة ، و الاحاديث في هذا كثيرة ليس هذا الموضع ذكرها .

١٤ : ٨ ﴿ يَا أَيْهِا النَّبِي حَسَبُكُ اللَّهِ وَ مَن اتَّبَعَـكُ مَن اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللّلِهُ مَنْ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا لَمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّالِمُ لَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ ال

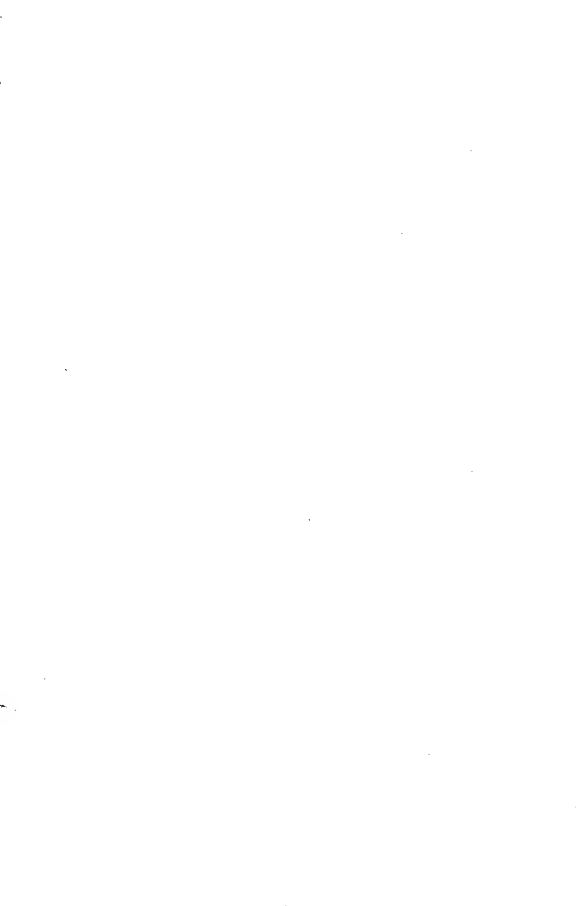
أى حسبك و حسب من اتبعك الله .

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ج ٣ ص ١٥٦ .

و من ظن أن المعنى حسبك الله و المؤمنون معه : فقد غلط غلطا فاحشا ، كما بسطاه في غير هذا الموضع ' .

\* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۱۰۹ .



## سورة التولة

ه : ٥ ﴿ فَإِذَا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم، و خذوهم و احصروهم؛ و اقعدوا لهم كل مرصد، فإن تابوا و أقاموا الصلاة و آتوا الزكاة فخلوا سبيلهم ﴾.

و هذه الأشهر عند جمهور العلما هي المدذكورة في قوله تعالى : ﴿ فسيحوا في الأرض أربعة أشهر و اعلموا أنكم غير معجزي الله ، و إن الله مخزى الكافرين ٩ : ٢ ﴾ فان المشركين كانوا نوعين ، نوعا لهم عهد مطلق غير موقت ، و هو عقد جائز غير لازم ، و نوعا لهم عهد موقت فأمر الله و رسوله أن ينبذ إلى المشركين أهل العهد المطلق لأن هذا العهد جائز غير لازم و أمره أن يسيرهم أربعة أشهر ، و من كان له عهد موقت فهو عهد لازم فأمره الله أن يوفي له ، إذا كان هو موقتا .

و قد ذهب بعض الفقهاء إلى أن الهدنة لا تجوز إلا موقتة ، و ذهب بعضهم إلى أنه يجوز للامام أن يفسخ الهدنة الموقتة مع قيامهم بالواجب ، و الصواب هو القول الثالث ، و هو أنها تجوز مطلقة و موقتة ، فأما المطلقة فجائزة غير لازمة يخير بين امضائها و بين نقضها ، و الموقتة للازمة ، قال تعالى : ﴿ براءة من الله و رسوله إلى الذين عاهدتم مر المشركين فسيحوا في الأرض أربعة أشهر ، و اعلموا أنكم غير معجزي الله ،

و أن الله مخزى الكافرين ، فأذان من الله و رسوله إلى النـاس يوم الحبح الأكبر ، إن الله برى من المشركين و رسوله \_ إلى قوله تعالى \_ فإن تابوا و أقاموا الصلاة و آتوا الزكاة فخلوا سبيلهم ، إن الله غفور رحيم ﴾ . .

٩: ٦ ﴿ و إِن أحــد من المشركين استجارك حتى يسمع كلام
 الله ﴾ .

فيه دلالة على أنه يسمع كلام الله من التالى المبلغ، و أن ما يقرأه المسلمون هو كلام الله كما فى حديث جاء الذى فى السنن أن النبى صلى الله عليه و سلم كان يعرض نفسه على الناس فى الموقف، و يقول: « ألا رجل يحملنى إلى قومه لابلغ كلام ربى ؛ فإن قريشا منعونى أن أبلغ كلام ربى ، و فى حديث أبى بكر الصديق رضى الله عنه أنه لما خرج على المشركين فقرأ عليهم ﴿ السم غلبت الروم فى أدنى الأرض و هم من بعد غلبهم سيغلبون عليهم ﴿ السم غلبت الروم فى أدنى الأرض و هم من بعد غلبهم سيغلبون و لا بكلام صاحبى ، و لكنه كلام الله ٢٠٠٠

٣٠: ٩
 و قالت اليهود عزير ابن الله ﴾ .

و هذا قاله طائفة من اليهود، و هو معروف عن شخص يقال له فنحاص بن عازورا و أتباعه ٢٠.

المراد باليهود جنس اليهود كقوله تعـــالى : ﴿ الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم ٣ : ١٧٣ ﴾ لم يقل جميع الناس ، و لا

 <sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح ج ١ ص ٥٢ – ٥٣ .

 <sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج ٣ ص ١٧٥ .

قالوا إن جميع الناس قد جمعوا لكم ، بل المراد به الجنس ، و هذا كما يقال الطائفة الفلانية تفعل كذا ، و الأصل الفلاني يفعلون كذا ، و إذا قال بعضهم فسكت الباقون و لم ينكروا ذلك فيشتركون في اثم القول ، و الله أعلم ' .

٣١: ٩ ﴿ اتخذوا أحبارهم و رهبانهم أربابا من دون الله و المسيح بن مريم ، و ما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو ، سبحانه عما يشركون ﴾ .

و فی حدیث عدی بن حاتم \_ و هو حدیث حسن طویل رواه أحمد و الترمذی و غیرهما \_ و كان قد قدم علی النبی صلی الله علیه و سلم و هو نصرانی ، فسمعه یقرأ هذه الآیة ، قال : فقلت له إنا لسنا نعبدهم : قال : « أ لیس یحرمون ما أحل الله فتحرمونه ، و یحلون ما حرم الله فتحلونه ؟ » قال : « فتلك عبادتهم » و كذلك قال أبو البختری : أما إنهم لم یصلوا لهم و لو أمروهم أن یعبدوهم من دون الله ما أطاعوهم ، فكانت و لكن أمروهم فجعلوا حلال الله حرامه و حرامه حلاله فأطاعوهم ، فكانت تلك الربوبة .

و قال الربيع بن أنس: قلت لأبى العتاهية: كيف كانت تلك الربوبية في بنى اسرائيل؟ قال: كانت الربوبية أنهم وجدوا في كتاب الله ما أمروابه و نهوا عنه، فقالوا: لربي نسبق أحبارنا بشي فما أمرونا به ائتمرنا، و ما نهوا عنه انتهينا، لقولهم فاستنصحوا . . . و نبذوا كتاب

<sup>(</sup>۱) فتاری ج ۱ ص ۲۵۹ .

الله ورا طهورهم ققد بين النبي صلى الله عليه و سلم أن عبادتهم إياهم كانت تحليل الحرام و تحريم الحلال ، لأنهم صلوا لهم ، و صاموا لهم ، و دءوهم من دون الله ، فهذه عبادة للرجال ؛ و تلك عبادة الأموال ، و قد بيسنها النبي صلى الله عليه و سلم و قد ذكر الله أن ذلك شرك بقوله : ﴿ لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ﴾ .

، ٩: ٩٠ – ٧٣ ﴿ المنافقون و المنافقات بعضم من بعض ، يأمرون بالمنكر و ينهون عن المعروف، و يقبضون أيديهم، نسوا الله فنسيهم. إن المنافقين هم الفاسقون ، وعــد الله المنافقين و المنافقات و الكفار نار حهنم خالدین فیها ، هی حسبهم و لعنهم الله و لهم عذاب مقیم ، کالذین من قبلكم كانوا أشد منكم قوة و أكثر أموالا و أولاداً فاستمتعوا بخلاقهـــم فاستمتعتم بخلاقكم كما استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم و خضتم كالذى خاضوا أولئك حبطت أعمالهم في الدنيا و الآخرة ، و أولئك هم الخاسرون ، ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم قوم نوح و عاد و ثمود ، و قوم ابراهيم وأصحاب مدين و المؤتفكات ، أتتهم رسلهم بالبينات ، فما كان الله ليظلمهم و لكن كانوا أنفسهم يظلمون ، و المؤمنون و المؤمنات بعضهم أولياء بعض ، يأمرون بالمعروف و ينهون عن المنكر ، و يقيمون الصلاة و يؤتون الزكاة و يطيعون الله و رسوله ، أولئك سيرحمهم الله ، إن الله عزيز حكيم ، وعد الله المؤمنين و المؤمنات جنات تبحري من تحتها الأنهار خالدين فيها ومساكن طيبة في جنات عدن ، و رضوان من الله أكبر ، و ذلك هو الفوز العظيم :

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٥٦.

يا أيها النبى جاهــد الكفار و المنافقين و اغلظ عليهم ، و مأواهم جهنم ، و بئس المصير ﴾ .

بين الله سبحانه و تعالى فى هذه الآيات أخلاق المنافقين و صفاتهم و أخلاق المؤمنين و صفاتهم ، وكلا الفريقين مظهر للاسلام ، و وعـــد المنافقين المظهرين للاسلام مع هذه الأخلاق ، و الكافرين المظهرين للكفر نار جهنم ، و أمر نبيه بجهاد الطائفتين ، و منذ بعث الله عبده و رسوله محمدا صلى الله عليه و سلم و هاجر إلى المدينة صار الناس ثلاثة أصناف؛ مؤمن و منافق و كافر ، فأما الكافر و هو المظهر للكفر فأمره بين ، و إنما الغرض هنا متعلق بصفات المنافقين المذكورة في الكتاب و السنة ، فانها هي التي تخاف على أهل القبلة ، فوصف الله سبحانه و تعالى المنافقين بأن « بعضهم من بعض » و قال فى المؤمنين : « بعضهم أولياء بعض » و ذلك لأن المنافقين تشابهت قلوبهم و أعمالهم ، و هم مع ذلك ﴿ تحسبهم جميَّماً و قلوبهم شتى ٥٩ : ١٤ ﴾ فليست قلوبهم متوادة متوالية إلا ما دام الغرض الذي يؤمونه مشتركا بينهم ثم يتخلى بعضهم عن بعض بخلاف المؤمن فايه يحب المؤمن و ينصره بظهر الغيب و إن تناحت بهم الديار و تباعد الزمان .

ثم وصف الله سبحانه كل واحدة من الطائفتين بأعمالهم فى أنفسهم و فى غيرهم ــ و كلمات الله جوامع ــ و ذلك أنه لما كانت أعمال المرأ المتعلقة بدينه قسمين ، أحدهما أن يعمل و يترك ، و الثانى أن يأمر غيره بالفعل و الترك ثم فعله ، إما أن يختص هو بنفعـــه أو ينفع به غيره فصارت الاقسام ثلاثة ليس لها رابع .

أحدها ما يقوم بالعامل ، و لا يتعلق بغيره كالصلاة مثلا . و الثانى ما يعمله لنفع غيره كالزكاة .

و الثالث ما يأمر غيره أن يفعله ، فيكون الغير هو العـامل ، و حظه هو : الأمر به .

فقال سبحانه فى وصف المنافقين : ﴿ يَأْمَرُونَ بِالْمُسَكُّرُ وَ يَسْهُونُ عَنَ الْمُعْرُوفَ ﴾ و بازائه في وصف المؤمنين : ﴿ يَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفَ وَيَنْهُونَ عَنَ الْمُسْكُرُ ﴾ . . .

و المعروف اسم جامع لكل ما يحبه الله من الايمان و العمل الصالح، و المنكر اسم جامع لكل ما كرهها الله و نهى عنه .

ثم قال : ﴿ ويقبضون أيديهم ﴾ قال مجاهد : يقبضونها عن الانفاق في سييل الله ، و قال قتادة : يقبضون أيديهم عن كل خير ، فهجاهد أشار إلى النفع بالمال و البدن ، و قبض اليد عبارة عن الامساك ، كما في قوله تعالى : ﴿ و لا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك و لا تبسطها كل البسط ١٧ : ه ﴾ و في قوله تعالى : ﴿ و قالت عنقك و لا تبسطها كل البسط ١٧ : ه ﴾ و في قوله تعالى : ﴿ و قالت اليهود يد الله مغلولة ، غلت أيديهم و لعنوا بما قالوا ، بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاه ه : ٤٤ ﴾ و هي حقيقة عرفية ظاهرة من اللفظ أو هي بعاز مشهور ، و بازاء قبض أيديهم قوله في المؤمنين : ﴿ يؤتون الزكاة ﴾ فإن الزكاة و إن كانت قد صارت حقيقة شرعية في الزكاة المفروضة فانها اسم لكل نفع للخلق من نفع بدني أو مالى ، فالوجهان هنا كالوجهين في قض الد .

ثم قال: ﴿ نسوا الله فنسيهم ﴾ و نسيان الله ترك ذكره ، و بازا الله قال في صفة المؤمنين : ﴿ يقيمون الصلاة ﴾ فإن الصلاة أيضاً تعم الصلاة المفروضة و التطوع ، و قد يدخل فيها كل ذكر الله ، إما لفظاً و إما معنى ، قال ابن مسعود رضى الله عنه : ما دمت تذكر الله فأنت في صلاة و إن كنت في السوق ، و قال معاذ بن جبل : « مدارسة العلم تسبيح » .

ثم ذكر ما وعد الله به المنافقين و الكفار من اللعنة و من النــار و العذاب المقيم فى الآخرة ، و بازاءه ما وعد الله المؤمنين مر للجـــنة و الرضوان و من الرحمة .

ثم فى ترتيب الكلمات و ألفاظها أسرار كثيرة ، ليس هذا موضعها ، و إيما الغرض تمهيد قاعدة لما سنذكره إن شاء الله ، و قد قيل إن قوله : « و لهم عذاب مقيم » إشارة إلى ما هو لازم لهم فى الدنيا و الآخرة من الآلام النفسية ، غما و حزنا و قسوة و ظلة قلب و جهلا ، فإن للكفر و المعاصى من الآلام العاجلة الدائمة ما الله به عليم ، و لهذا تجد غالب هؤلا و لا يطيبون عيشهم إلا بما يزيل عقولهم و يلهى قلوبهم من تناول مسكر أو روية مله ، أو سماع مطرب و نحو ذلك ، و بازاء ذلك قوله فى مسكر أو روية مله ، أو سماع مطرب و نحو ذلك ، و بازاء ذلك قوله فى المؤمنين عن الرحمة فى المؤمنين : « أولئك سيرحهم الله ، فإن الله يعجل لمؤمنين من الرحمة فى قلوبهم و غيرها ، بما يجدونه من حلاوة الايمان و يذوقونه من طعمه وانشراح صدورهم للاسلام إلى غير ذلك من السرور بالايمان و العلم النافع و العمل الصالح بما لا يمكن وصفه .

ثم قال سحانه فى تمام خبر المنافقين : ﴿ كَالَّذِينَ مَنْ قَبَّلُكُمْ كَانُوا

أشد منكم قوة و أكثر أموالا و أولاداً ﴾ و هذه الكاف قد قبل إنها رفع خبر مبتدأ محذوف تقديره: أنتم كالذين من قبلكم ، كا قال النمر بن تولب: كاليوم مطلوبا و لا طالبا ، أى لم أر كاليوم ، و التشبيه على هذين القولين فى أعمال الذين من قبل ، و قبل إن التشبيه فى العذاب ، ثم قبل العامل محذوف ، أى لعنهم و عذبهم كما لعن الذين من قبلكم ، و قبل \_ و هو أجود \_ بل العامل ما تقدم أى وعد الله المنافقين كوعد الذين من قبلكم و لعنهم كلعن الذين من قبلكم و لعنهم كلعن الذين من قبلكم و هم عذاب مقيم كالذين من قبلكم ، فحلها نصب ، و يجوز أن يكون رفعا أى عذاب كعذاب الذين من قبلكم ، و حقيقة الأمر على هذا القول أن الكاف تنازعها عاملان ناصبان ، أو ناصب و رافع من جنس قولهم أكرمت و أعطيت زيداً ، قولان :

أحدهما و هو قول سيبويه و أصحابه أن العامل فى الاسم هو أحدهما، و أن الآخر حذف معموله لأنه لا يرى اجتماع عاملين على معمول واحد، و الثانى قول الفراء و غيره من الكوفيين أن الفعلين عملا فى هذا الاسم: و هو يرى أن العاملين يعملان فى المعمول الواحد، و على هذا اختلافهم فى نحو قوله: « عن اليمين وعن الشمال قعيد، » » ؛ ١٧ وأمثاله، فعلى قول الأولين يكون التقدير : وعد الله المنافقين النار كوعد الذين من قبلكم، أو كعذاب الذين من قبلكم، ثم اثنان من هدده المعمولات لدلالة الآخر عليها و هم يستحسنون حذف اثنان من هدده المعمولات لدلالة الآخر عليها و هم يستحسنون حذف

الأولين، وعلى القول الثاني يمكن أن يقال الكاف المذكورة بعينها هي المتعلقة بقوله « وعد » و بقوله « لعن » ، و بقوله « و لهم عــذاب مقم » لأرب الكاف لا يظهر فيها إعراب ، و هذا على القول بأن عمل الثلاثة النصب ظاهر ، و إذا قيل إن الثالث يعمل الرفع ، فوجهه أن العمل واحد فى اللفظ إذ التعلق تعلق معنوى لا لفظى ، و إذا عرفت أن من الناس من يجعل التشبيه في العمل و منهم من يجعل التشبيه في العذاب فالقولان متلازمان ، إذاً المشابهة في الموجب تقتضي المشابهة في الموجب و بالعكس فلا خلاف معنوى بين القولين ؛ وكذلك ما ذكرناه مر. اختلاف النحويين في وجوب الحذف و عدمه إنما هو اختلاف في تعليلات و مأخذ لا تقتضي اختلافا لا في إعراب و لا في معنى ، فإذاً الأحسن أن تتلعق الكاف بمجموع ما تقدم من العمل و الجزاء ، فيكون التشبيه فيهما لفظياً ، و على القولين الأولين يكون قد دل على أحدهما لفظاً و على الآخر لزوما ، و إن سلكت طريقة الكوفيين على هذا كان أبلغ و أحسن ، فان لفظ الآية يكون قد دل على المشابهة في الأمرين من غير حـذف، و إلا فيضمر ﴿ حالكم كحال الذين من قبلكم ، و نحو ذلك ، و هو قول من قدره أنتم كالذين من قبلكم .

و لا يسع هذا المكان بسطا أكثر من هـذا فإن الغرض متعلق بغيره، و هذه المشابهة فى هؤلاء بازاء ما وصف الله به المؤمنين من قوله: « و يطيعون الله و رسوله » فإن طاعة الله و رسوله تنافى مشابهــة الذين من قبلكم . قال سبحانه : ﴿ كَالَذِينَ مَن قبلكم كَانُوا أَشْدُ مَنْكُمْ قُوةَ وأَكْثَرُ

أموالا و أولاداً ، فاستمتعوا بخلاقهم فاستمتعتم بخلاقكم كما استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم ، و خضتم كالذي خاضوا ﴾ .

فالخطاب في قوله تعالى : « كَانُوا أَشْـــد منكم قوة » و قوله : « فاستمتءتم » إن كان للنافقين كان من باب خطاب التلوين و الالتفات ، و هذا انتقال من الغيبة إلى الحضور ، كما فى قوله : « الرحمن الرحم ، مالك يوم الدين إياك نعبد و إياك نستعين ، ثم حصل الانتقال من الخطاب إلى الغيبة في قوله : أولئك حبطت أعمالهُم ، وكما في قوله : حتى إذا كنتم في الفلك و جرين بهم بريح طيبة و فرحوا بها ، ١٠ : ٢٢ و قوله : وكره إليكم الكفر و الفسوق و العصيان ، أولئك هم الراشـــدون ، ٤٩ : ٧ ، فارِن الضمير في قوله : « أولئك حبطت أعمالهم » الأظهر أنه عائد إلى المستمتعين الخائضين من هذه الأمة كقوله فما بعد : « ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم » و إن كان الخطاب لمجموع الآمة المبعوث إليها فلا يكون الالتفات إلا في الموضع الثاني ، و أما قوله : « فاستمتعوا بخلاقهم » فني تفسير عبد الرزاق عن معمر عن الحسن في قوله: « فاستمتعوا مخلاقهم » قال: بدينهم ، و يروى ذلك عن أبى هريرة رضى الله عنه ، و ووى عن ابن عباس رضى الله عنهما بنصيبهم من الآخرة في الدنيا ، و قال آخرون : بنصيبهم مر الدنيا .

و قال أهل اللغـــة: الخلاق هو النصيب و الحظ كانه ما خلق للانسان أى ما قدر له، كما يقال القسم لما قسم له، و النصيب لما نصب له أى أثبت .

و منه قوله تعالى : ﴿ ما له فى الآخرة من خلاق ﴾ ٢ : ١٠٢ أى من نصيب ، و قول النبى صلى الله عليه و سلم « إنما يلبس الحرير من لا خلاق له فى الآخرة .

و الآية تعم ما ذكره العلماء جميعهم فانه سبحانه قال ﴿ كاتوا أشد منكم قوة و أكثر أموالا و أولاداً ﴾ فتلك القوة التي كانت فيهم كانوا يستطيعون أن يعملوا للدنيا و الآخرة ، وكذلك أموالا و أولادهم ، و تلك التموة و الأموال و الأولاد هو الخلاق ، فاستمتعوا بقوتهم و أموالهم و أولادهم في الدنيا ، و نفس الأعمال التي عملوها بهدنه القوة و الأموال هي دينهم ، و تلك الأعمال لو أرادوا بها الله و الدار الآخرة لكان لهم ثواب في الآخرة عليها ، فتمتعهم بها : أخذ حظوظهم العاجلة بها فدخل في هذا من لم يعمل إلا لدنياه سواء كان جنس العمل من العبادات أو غيرها .

ثم قال سبحانه: ﴿ فاستمتعتم بخلاقكم كما استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم و خضتم كالذي خاضوا ٩: ٦٩ ﴾ و فى « الذي » وجهان ، أحسنها أنها صفة المصدر، أى كالخوض الذي خاضوا، فيكون العائد محذوفا كما في قوله: ﴿ أو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاما فهم لها مالكون ٣٦: ٧١ ﴾ و هو كثير فاش في اللغة .

و الثانى أنه صفة الفاعل أى كالفريق أو الصنف أو الجيل الذى خاضوه ، كما لو قيل كالذين خاضوا ، و جمع سبحانه بين الاستمتاع بالخلاق و بين الخوض لأن فساد الدين إما أن يقع بالاعتقاد الباطل و التكلم به ،

أو يقع فى العمل بخلاف الاعتقاد الحق و الأول هو السدع و نحوها ، و الثانى هو فسق الأعمال و نحوها ، و الأول من جهة الشبهات ، و الثانى من جهة الشهوات ، و لهذا كان السلف يقولون احذروا من الناس صنفين ، صاحب هوى قد فتنه هواه ، و صاحب دنيا أعمته دنياه ، و كانوا يقولون احذروا فتنة العالم الفاجر و العابد الجاهل ، فان فتنتها فتمنة لكل مفتون فهذا يشبه المغضوب عليهم الذين يعلمون الحق و لا يتهونه ، و هذا يشبه الضالين الذين يعملون بغير علم ، و وصف بعضهم أحمد بن حنبل ، فقال رحمه الله عن الدنيا .

ماكان أصبره و بالماضين ماكان أشبهه أتته البدع فنفاها و الدنيا فأماها .

و قد وصف الله أئمة المتة بن فقال: ﴿ و جعلناهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا و كانوا بآياتنا يوقنون ٢٢: ٢٤ ﴾ فبالصبر تترك الشهوات، و باليقين تدفع الشبهات، و منه قوله في سورة العصر: ﴿ و تواصوا بالحق و تواصوا بالصبر ﴾ و قوله : ﴿ و اذكر عبادنا ابراهيم و اسحاق و يعقوب أولى الأيدي و الأبصار ٣٨: ٥٥ ﴾ و منه الحديث المرسل عن النبي صلى الله عليه و سلم: إن الله يحب البصير الناقد عند ورود الشبهات و يحب العقل الكامل عند حلول الشهوات، فقوله سبحانه: ﴿ فاستمتعتم بخلاقكم ﴾ إشارة اتباع الشهوات و هو دا العصاة .

و قوله : ﴿ خضتم كَالذى خاضوا ﴾ إشارة إلى اتباع الشبهات و هو دا المبتدعة و أهل الأهوا و الحصومات ، وكثيراً ما يجتمعان . فقل

من تبحد فى اعتقاده فسادا إلا و هو ظاهر فى عمله ، و قد دلت الآية على أن الذين كانوا من قبل استمتعوا ، و خاضوا ؛ و هؤ لآء فعلوا مثل أولئك .

ثم قوله: « فاستمتعتم و خصتم » خبر عن وقوع ذلك فى الماضى ، و هو ذم لمن يفعله إلى يوم القيامة كسائر ما أخبر الله به عن أعمال وصفات الكفار و المنافقين عند مبعث عبده و رسوله محمد صلى الله عليه و سلم ؛ فإنه ذم لمن يكون حاله حالهم إلى يوم القيامة .

وقد يكون خبرا عن أمر دائم مستمر لأنه و إن كان بضمير الخطاب فهو كالضمير في نحو قوله اعبدوا، و اغسلوا، و اركعوا، و اسجدوا، و آمنوا، كما أن جميع الموجودين في وقت النبي صلى الله عليه و سلم و بعده إلى يوم القيامة مخاطبون بهذا الكلام، لأنه كلام الله، وإنما الرسول مبلغ عن الله، و هذا مذهب عامة المسلمين، و إن كان بعض من تكلم في أصول الفقه اعتقد أن ضمير الخطاب إنما يتناول الموجودين حين تبليغ الرسول صلى الله عليه و سلم، و أن سائر الموجودين دخلوا، إما بما علمناه بالاضطرار من استواء الحكم كما لو خاطب النبي صلى الله عليه و سلم واحدا من الأمة، و إما بالسنة، و إما بالاجماع، و إما بالقياس، فيكون كل من حصل منه هذا الاستمتاع و الخوض مخاطب بقوله: « فاستمتعتم و خضتم، و هذا أحسن القولين.

و قد توعد الله سبحانه هؤ آلاء المستمتعين الخائضين بقوله: ﴿ أُولئكُ حَبَطْتُ أَعْمَالُهُمْ فَى الدّنيا و الآخرة ، و أُولئكُ هُمُ الحاسرون ﴾ و هذا هو المقصود هنا من هذه الآية ، و هو أن الله قد أخبر أن في هذه الأمة من

استمتع بخلاقه كما استمتعت الأمم قبلهم؛ و خاض كالذي خاضوا ، وذمهم على ذلك ؛ و توعدهم على ذلك ثم حضهم على الاعتبار بمن قبلهم ، فقال : ﴿ أَلَّمْ يَأْتُهُمْ نَبَّأُ الَّذِينَ مَن قَبَّلُهُمْ قَوْمَ نُوحٍ وَعَادٍ وَ ثُمُودٍ ٩٠٠٠ ﴾ .

و قد قـــدمنا أن طاعة الله و رسوله فى وصف المؤمنين بإزاء ما وصف به هؤ لآء من مشابهة القرون المتقدمة ، و ذم من يفعل ذلك وأمره بحهاد الكفار و المنافقين بعد هذه الآية دليل على جهاد هؤلاء المستمتمين الخائضين .

تم هذا الذي دل عليه الكتاب و السنة مشابهة بعض هذه الأمة للقرون الماضية في الدنيا و في الدين ، و ذم من يفعل ذلك ، دلت عليه أيضاً سنة رسول الله صلى الله عابه و سلم و تأول هذه الآبة على ذلك أصحابه رضي الله عنهم .

فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليـه و سلم قال : لتأخذن كما أخذت الأمم من قبلكم، ذراعاً بذراع، وشبرا بشبر، و باعاً بباع 'حتى لو أن أحداً من أولئك دخل جحر ضب لدخلتموه ، قال أبو هريرة : اقرأوا إن شئتم ﴿ كَالَّذِينَ مِن قِلْكُمْ كَانُوا أَشْدَ مِنْكُمْ قُوةٌ ﴾ الآية ، قالوا يا رسول الله كما صنعت فارس و الروم و أهل الكتاب ، قال : فهل الناس إلا هم ؟ .

وعن ابن عباس رضى الله عنهما في هذه الآمة أمه قال: ما أشبه الليلة بالبارحة ، هؤلاء بنو اسرائيل شبهنا بهم .

و عن ابن مسعود رضي الله عنـــه أنه قال : أنتم أشبه الأمم ببني - 478 -

اسرائيل سمتا و هديا ، تتبعون عملهم حذو القذة بالقذة ، غير أنى لا أدرى أ أ تعبدون العجل أم لا .

و عن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه قال : المنافقون الذين منكم اليوم شر من المنافقين الذين كانوا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم قلنا وكيف ؟ قال أولئك كانوا يخفون نفاقهم و هؤلاء أعلنوه ' .

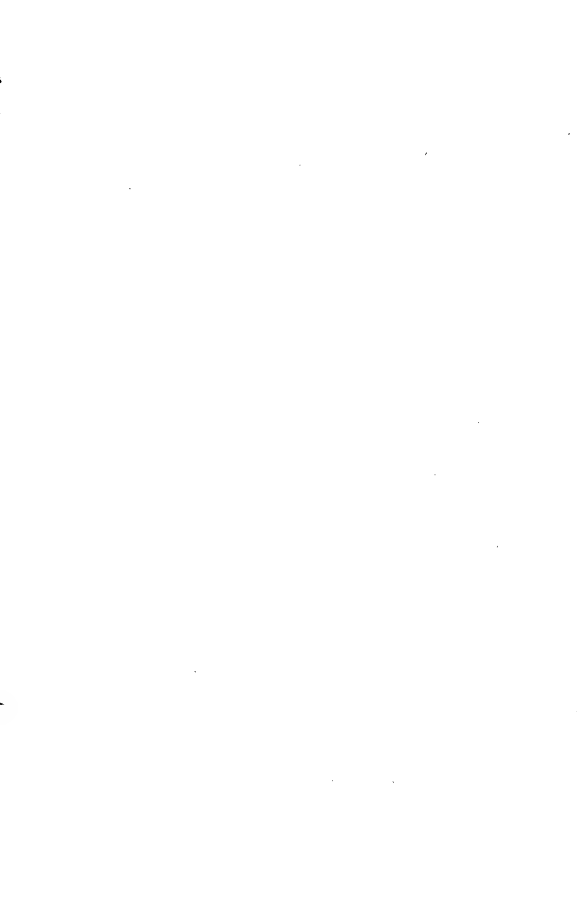
فإن النبي صلى الله عليه و سلم لما حض على الانفاق عام تبوك جاء بعض الصحابة بصرة كادت يده تعجز من حملها ، فقالوا : هذا مراء ، وجاء بعضهم بصاع فقالوا : لقد كان الله غنيا عن صاع فلان ، فلمزوا هذا وهذا فأنزل الله ذلك عبرة فى من يلمن المؤمنين المطيعين لله و رسوله ٢ .

ه المابقون الأولون من المهاجرين و الأنصار والذين البعوهم بإحسان ﴾ -

فرضى عن السابقين مطلقاً ، و رضى عمن تبعهم بإحسان ، و ذلك متناول لكل من اتبعهم إلى يوم القيامة كما ذكر ذلك أهل العلم .

قال ابن أبى حاتم: قرى على يونس بن عبد الأعلى ، أنا ابن وهب حدثنى عبد الرحمن بن زيد بن أسلم فى قوله : ﴿ و الذين اتبعدوهم بإحسان ﴾ قال من بتى من أهل الاسلام إلى أن تقوم الساعة ٣٠٠

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ص ٢٨ . (٢) فتاوى ج ١ ص ١١٨ . (٣) النبوات ص ١٥١ .



#### سورة يونس

۱۰ ( هو الذي جعل الشمس ضياءاً و القمر نوراً ) وقال :
 ﴿ و جعلنا سراجا وهاجا ٧٨ : ١٣ ) .

و سمى الله سبحانه الشمس سراجا و ضياءاً لأن فيهـا مع الانارة لسخينا ، فلهذا قال : « جعل الشمس ضياءاً و القمر نوراً » ' ·

٣٥ : ١٠ ﴿ أَ فَن يَهدى إلى الحق أحق أن يَتبع أم من لا يَهدى
 إلا أن يَهدى ، فما لكم كيف تحكمون ﴾ .

. . . . فالذي يهدى إلى الحق مطلقاً هو الله ، و الذي لا يهدى إلا أن يهديه الله تعالى ، يهدى إلا أن يهديه الله تعالى ، و هذا هو المقصود بالآية ، و هى أن عبادة الله أولى من عبادة خلقه كا قال فى سياقها : ﴿ قل هل من شركا م من يهدى إلى الحق ، قل الله يهدى للحق ، أ فمن يهدى إلى الحق أحق أن يتبع أم من لا يهدى إلا أن يهدى ﴾ . .

<sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح ج ص ١٠٩ (٢) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٢٧٨

القرآن بأنهم يدعون ، لأنهم يتبعون و إنما يتبع الأمة .

و لهـذا قال: ﴿ إِن يَتَبَعُونَ إِلَا الظَّنَ ﴾ و لو أراد النفي لقال: إن يَتَبَعُونَ إِلَا مِن لِيسُوا شركاء، بل بين أن المشرك لا علم معه، إن هو إلا الظن و الخرص، كقوله: ﴿ قتل الخراصون ﴾ ` .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱۵ ص ۹۱ ،

#### سورة هود

# ٧:١١ ﴿ ليبلوكم أيكم أحسن عملا ﴾ .

قال الفضيل بن عياض رضى الله عنه : أخلصه و أصوبه ، قالوا : يا أبا على ما أخلصه و أصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصا و لم يكن صوابا لم يقبل حتى يكون خالصا صوابا ، و إذا كان صوابا و لم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا صوابا ، و الحالص أن يكون لله و الصواب أن يكون على السنة ، وهذا الذى قاله الفضيل متفق عليه بين المسلمين ، فانه لابد له فى العمل أن يكون مشروعا مأموراً به وهو العمل الصالح ، ولا بد أن يقصد به وجه الله ، كما قال تعالى : ﴿ فَن كَان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا و لا يشرك بعبادة ربه أحداً ﴾ وكان عمر بن الخطاب رضى الله عنه يقول : اللهم الجعل عملى كله صالحا و اجعله لوجهك خالصا و لا تجعل لاحد منه شيئاً ، ومنه قوله تعالى : ﴿ بلى من أسلم وجهه لله و هو محسن فله أجره عند وبه و لا خوف عليهم و لا هم يجزئون ﴾ و قال تعالى : ﴿ و من أحسن دينا بمن أسلم وجهه لله و هو محسن و اتبع ملة ابراهيم حنيفا ، و اتخذ الله دينا بمن أسلم وجهه لله و هو محسن و اتبع ملة ابراهيم حنيفا ، و اتخذ الله ابراهيم خليلا ٤ : ٥١ ﴾ ` .

۱۷:۱۱ ﴿ أَفَمْنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةً مَنْ رَبِّهِ وَ يَتَلُوهُ شَـَاهِدُ مَنْهُ وَمَنْ

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۲۸ .

قبله كتاب موسى إماما و رحمة : أولئك يؤمنون به و من يكفر به مر... الاحزاب فالنار موعده ﴾ .

قال سعيد بن جبير و غيره: الأحزاب هي الملل كلها؛ قال و هذا تصديق قول النبي صلى الله عليه و سلم: و الذي نفسي بيده لا يسمع بي من هذه الأمة يهودي و لا نصراني ثم لا يؤمن بي إلا دخل النار، و قرأ هذه الآية: ﴿ و من يكفر به من الأحزاب فالنار موعده ﴾ و قالت الجن إنا سمعنا كتابا أنزل من بعد موسى الآية ' .

ا ۱ : ۲۲ ﴿ يَا بَنِيَّ اركب معنىا ﴾ و ۱ 1 : ۶٥ ﴿ إِن ابْنِي مِنَ أَهْلِي ﴾ .

فالله و رسوله يقولان إنه ابنه ، و هؤلاء الكذابون المفترون الموذون للا أنبياء يقولون إنه ليس ابنه ، و الله تعالى لم يقل ليس ابنك ؛ و لكن قال إنه ليس من أهلك ، و هو سبحانه قال : ﴿ فلنا احمل فيها من كل زوجين اثنين و أهلك إلا من سبق عليه القول ﴾ ثم قال : ﴿ و من آمن ﴾ أى و احمل من آمن ، فلم يأمره بحمل أهله كلهم ، بل استشى من سبق عليه القول منهم ، وكان ابنه قد سبق عليه القول ولم يكن نوح يعلم ذلك ، و لذلك قال : ﴿ إن ابنى من أهلى ﴾ ظانا أنه من جملة من وعد بنجاتهم ، و لهذا قال من قال من العلماء انه ليس من أهلك الذين وعدت بانجائهم ، و هو و إن كان من الأهل نسبا فليس هو منهم دينا ، و الكفر يقطع الموالاة بين المؤمنين و الكافرين أ

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٣٥٠ . (٢) منهاج السنة النبوية ج ٢ ص ١٩٣٠ .

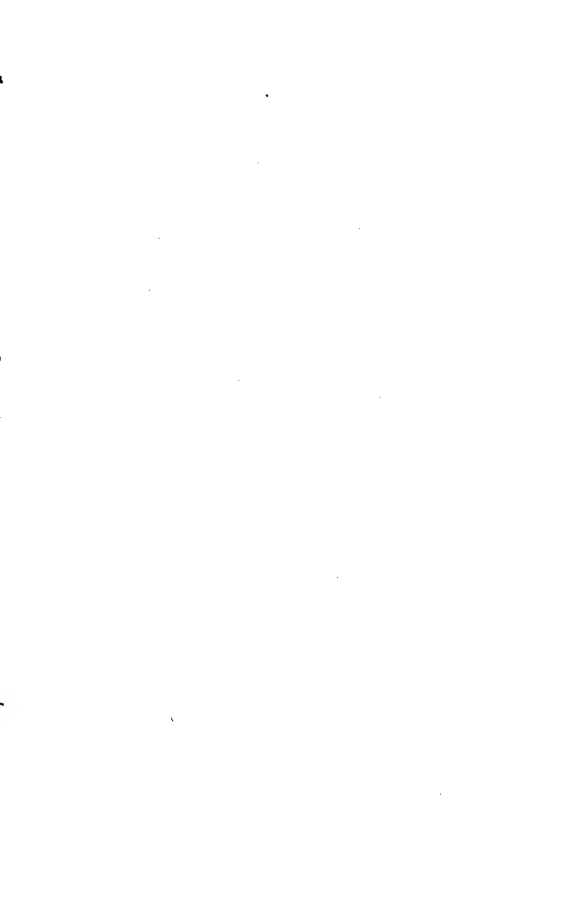
على الماء ﴾ و أخبر أنه ﴿ استوى إلى السهاء و هى دخان فقال ائتيا طوعا أو كرهاً ، قالتا أتينا طائعين ﴾ فصلت : ١١ .

و قد ثبت فى صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال : « إن الله قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلق الساوات و الأرض بخمسين ألف سنة ، وكان عرشه على الماء » .

و قد ثبت فی صحیح البخاری و غیره عن عمران بن حصین رضی الله عنه عن النبی صلی الله علیه و سلم أنه قال : « كان الله و لم یكن شی قبله، و كان عرشه علی الماء ، و كتب فی الذكر كل شی و خلق الساوات والارض و فی روایة : ثم خلق الساوات و الارض » .

و الآثار متواترة عن الصحابة و التابعين بما يوافق القرآن و السنة من أن الله تعالى خلق السهاوات من بخار الماء الذي سماه الله دخانا ' .

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ج ۱ ص ۲۵۵ .



## سورة نوسف

# ٣:١٢ ﴿ نحن نقص عليك أحسن القصص ﴾ ٠

سوا كان القصص مصدر قص يقص قصصا ، أوكان مفعولا ، أوكان القصوص ، فذاك لا يختص بقصة يوسف ، بل قصة موسى أعظم منها قدراً و أحسن ، و لهذا كرر ذكرها فى القرآن و بسطها ، قال تعالى : ﴿ فلما جا.ه و قص عليه القصص ٢٨ : ٢٥ ﴾ و لهذا قال : ﴿ بما أوحينا إليك هذا القرآن ﴾ .

و قد قرى : ﴿ أحسن القصص ﴾ بالكسر ، و لا تختص بقصة يوسف ، بل كل ما قصه الله فهو أحسن القصص ، فهو أحسن مقصوص و قد قصه الله أحسن قصص .

١٧:١٢ ﴿ وَمَا أَنْتَ بَمُؤْمِنَ لَنَا ﴾ .

كذلك لنصرف عنه السوء و الفحشاء، إنه من عبادنا المخلصين ﴾ ·

الهم اسم جنس تحته نوعان ، كما قال الامام أحمد ، الهم همان ،

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٨١ . (١) الاعان ص ٣٤٧ .

هم خطرات ، و هم اصرار ، و قد ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه أن العبد إذا هم بسيئة لم تكتب عليه ، و إذا تركها كتبت له حسنة ، ولا تكتب عليه سيئة : و يوسف صلى الله عليه و سلم هم هما تركه لله ، ولذلك صرف الله عنه السو و الفحشاء لاخلاصه ، و ذلك إنما يكون إذا قام المقتضى للذنب و هو الهم ، و عارضه الاخلاص الموجب لانصراف القلب عن الذنب لله ، فيوسف عليه السلام لم يصدر منه إلا حسنة يثاب عليها ، و قال تعالى : ﴿ إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون ﴾ .

و أما ما ينقل من أنه حل سراويله و جلس مجلس الرجل من المرأة ، و أنه رأى صورة يعقوب عاضاً على يده و أمثال ذلك فكله مما لم يخبره الله به و لا رسوله و ما لم يكن كذلك فاتما هو مأخوذ عن اليهود الذين هم من أعظم الناس كذبا على الأنبياء ، و قدحا فيهم ، وكل من نقل من المسلمين فعنهم نقله ، لم ينقل من ذلك أحد عن نبينا صلى الله عليه وسلم حرفا واحداً ' .

. . . فامرأة العزيزكانت مشركة ، فوقعت مع تزوجها فيها وقعت فيه من السوء ، و يوسف عليه السلام مع عزوبتـــه و مراودتها له و استعانتها عليه بالنسوة ، و عقوبتها له بالحبس على العفــــة ، عصمه الله باخلاصه لله تحقيقاً لقوله ﴿ لأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين ﴾ . .

٤٠: ١٣ ﴿ و مَا أَنْزَلَ اللهِ بَهَا مِنْ سَلَطَانَ ﴾ .

 <sup>(</sup>۱) محموع الفتاوی ج ۲ ص ۲۸۹ .

قال ابن عبـاس: كل سلطـان فى القرآن فهو الحجة، ذكره البخارى ' .

۲۱: ۳۰ ﴿ و ما أبرى نفسى ، إن النفس الأمارة بالسو و إلا ما رحم
 ربی ﴾ فن كلام امرأة العزيز ، كما يدل القرآن على ذلك دلالة بينـــة الا
 يرتاب فيها من تدبر القرآن ، حيث قال تعالى :

﴿ و قال الملك ائتونى به ، فلما جا ه الرسول قال ارجع إلى ربك فاسأله ما بال النسوة التى قطعن أيديهن ، إن ربى بكيدهن عليم ، قال ما خطبكن إذ راودتن يوسف عن نفسه ، قلن حاش لله ما علمنا عليه من سو ، قالت امرأة العزيز الآن حصحص الحق ، أنا راودته عن نفسه ؛ و إنه لمن الصادقين ، ذلك ليعلم أنى لم أخنه بالغيب ، و أن الله لا يهدى كيد الخائنين ، و ما أبرى نفسى إن النفس لأمارة بالسو و إلا ما رحم ربى إن ربى غفور رحيم ﴾ .

فهذا كله كلام امرأة العزيز و يوسف إذ ذاك فى السجن لم يحضر بعد إلى الملك ، و لا سمع كلامه و لا ر آه ، و لكن لما ظهرت براته فى عيبته كما قالت امرأة العزيز ﴿ ذلك ليعلم أنى لم أخنه بالغيب ﴾ أى لم أخنه فى حال مغيبه عنى ، و إن كنت فى حال شهوده راودته ، فحينتُذ ﴿ قال الملك اثتونى به أستخلصه لنفسى ، فلما كلمسه قال إنك اليوم لدينا مكين أمين ﴾ .

و قد قال كثير من المفسرين : إن هذا من كلام يوسف عليـــه

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۹ ص ۳۹ .

السلام ، و منهم من لم يذكر إلا هذا القول ، و هو قول فى غاية الفساد ، و لا دليل عليه ، بل الأدلة تدل على نقيضه ﴿ .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج۲ ص ۲۸۹ .

#### سورة الرعد

## ۲۸:۱۳ ﴿ أَلَا بِذَكُرِ اللَّهِ تَطْمَئُنَ الْقَلُوبِ ﴾ .

الاطمئنان هو السكون ، قال الجوهرى : اطمأن الرجل اطانينا و اطانينة ، أى سكن ، قال تعالى : « يا أيتها النفس المطمئنة ارجعى إلى ربك راضية مرضية ' .

فتقديم المفعول يدل على أنها لا تطمئن إلا بذكره، و هو تعالى إذا ذكر وجلت، فحصل لها اضطراب و وجل لما تخافه من دونه و تخشاه من فوات نصيبها منه، فالوجل إذا ذكر حاصل بسبب من الانسان و إلا فنفس ذكر الله يوجب الطانينة لأنه هو المعبود لذاته و الخير كلمه منه، قال تعالى: ﴿ نبيء عبادى أنى أنا الغفور الرحيم و أن عذابي هو العداب الأليم ﴾ و قال تعالى: ﴿ اعلموا أن الله شديد العقاب و أن الله غفور رحيم ﴾ و قال على رضى الله عنه: « لا يرجون عبد إلا ربه و لا يخافن عبد إلا ذنبه ، فالحوف الذي يحصل عند ذكره هو بسبب من العبد: و إلا فذكر الرب نفسه يحصل الطانينة و الأمن ، فما أصابك من حسنة فن الله ، و ما أصابك من سيئة فن نفسك ، كما قال ذلك المريض الذي سئل كيف تجدك ؟ فقال: أرجو الله و أخاف ذنوبي ، فقال النبي صلى

<sup>(</sup>١) شرح حديث النزول ص ٢١٦ .

الله عليه و سلم : ما اجتمعا فى قلب عبد فى مثل هذا الموطن إلا أعطاه الله ما يرجو و آمنه مما يخاف .

و لم يقل بذكر الله توجل القاب ، كا قال : ﴿ إِذَا ذَكَرَ الله وجلت قلوبهم ﴾ ثم قال : ﴿ وَإِذَا تَلْبَتَ عَلَيْهِم آيَاتُه زَادتهم ايمانا و على ربهم يتوكلون ﴾ و إيما يتوكلون عليه لطانينتهم إلى كفايته ، و أنه سبحانه حسب من توكل عليه يهديه و ينصره و يرزقه بفضله و رحمته و جوده ، فالتوكل عليه يتضمن الطانينة إليه و الاكتفاء به عما سواه ، وكذلك قال في الآية الآخرى : ﴿ فَالْهُمُمُ إِلَٰهُ وَاحْد ، فَلْهُ أُسلَمُوا ، وبشر المخبتين الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ، و المقيمي الصلاة ، و مما رزقناهم قلوبهم ، و الصابرين على ما أصابهم ، و المقيمي الصلاة ، و مما رزقناهم ينفقون ﴾ فهم مخبتون ، و المخبت المطمئن الخاضع لله ، والأرض الحبت ، ووي ابن أبي حاتم من حديث ابن مهدى عن الثوري عن ابن أبي نجيح : و بشر المخبتين ، قال : المطمئنين ،

و عن الضحاك المتواضعين ، فوصفهم بالطانينة مع الوجل ، كما وصفهم هناك بالتوكل عليه مع الوجل و كما قال فى وصف القرآن : ﴿ تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ، ثم تلين جلودهم و قلوبهم إلى ذكر الله ٣٩: ٣٧ ﴾ فذكر أنه بعد الاقشعرار تلين جلودهم ، و قلوبهم إلى ذكر الله ، فذكره بالذات يوجب الطانينة ، و إنما الاقشعرار والوجل عارض بسبب ما فى الانسان من التقصير فى حقه ، و التعدى لحده ، فهو كالزبد مع ما ينفع الناس ، الزبد يذهب جفاء و ما ينفع الناس يمكث فى

الأرض ؛ فالخوف مطلوب لغيره ليدعو النفس إلى فعل الواجب و ترك الحرم ، و أما الطانينة بذكره و فرح القلب به و محبسته فمطلوب لذاته ، و لهذا يبقى معهم هذا فى الجنة فيلهمون التسبيح كما يلهمون النفس ' .

\* \$ \$ \$ \$ \$

<sup>(</sup>١) النبوات ص ٧٩ .



### سورة الحجر

١٥ : ١٦ ﴿ إِنْ عِبَادِي لِيسِ لَكُ عَلِيهِم سَلَطَانَ ﴾ .

و عباده هم الذين عبدوه بما أمرت به رسله من أدا. الواجبات و المستحبات، و أما من عبده بغير ذلك فانه من عباد الشيطان لا من عباد الرحمن، ﴿ أَلَمُ أَعِهِدَ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمُ أَنْ لَا تَعْبِدُوا الشَّبْطَانَ، إِنَّهُ لَمْ عَدُو مِبِينَ، و أَنْ اعبدوني هذا صراط مستقيم، و لقد أضل منكم جبلا كثيراً، أ فلم تكونوا تعلمون ٣٦: ٣٠ — ٦٢ ﴾ ` .

و روى سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله تعالى :

١٥: ٥٥ ﴿ إِنَا كَفِينَاكُ الْمُسْتَهَزُّتُينَ ﴾ .

قال: المستهزؤن الوليد بن المغيرة ، و الأسود بن عبد يغوث الزهرى: و الأسود بن عبد المطلب أبو زمعة من بنى أسد بن عبد العزى ، و الخارث بن عيطل السهمى ، و العاص بن وائل ، فأومى جبريل إلى أكحل الوليد بن المغيرة ، فقال له النبى صلى الله عليه و سلم ما صنعت ؟ قال كفيته ، و أومى إلى الأسود بن عبد المطلب إلى عينيه فقال : ما صنعت ؟ فقال : كفيته ، و أومى إلى رأس الأسود بن عبد يغوث فقال ما صنعت ؟ فقال كفيته ؛ و أومى إلى الحارث السهمى إلى بطنه فقال ما صنعت ؟ قال :

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۲۳۰ .

كفيته ، و أومى إلى أخمص العاص بن وائل ، فقال ما صنعت ؟ قال كفيته ، فأما الوليد فمر برجل من خزاعة و هو يرش نبله ، فأصاب أكحله فقطعها ، و أما الاسود بن عبد المطلب فعمى ، فمنهم من يقول ، عمى هكذا ، ومنهم من يقول : نزل تحت سمرة فجعل يقول يا بنى ألا تدفعون عنى ؟ ويقولون ما نرى شيئاً فلم يزل كذلك حتى عميت عيانه ، و أما الاسود فخرج فى ما نرى شيئاً فلم يزل كذلك حتى عميت عيانه ، و أما الاسود فخرج فى رأسه قروح فمات منها ، و أما الحارث بن عيطل فأخذ الماء الاصفر فى بطنه حتى خرج خراء من فيه فمات ، و أما العاص بن وائل فركب إلى الطائف على حمار فربض به فى شبرقه يعنى شوكة فدخلت فى أخمص قدمه فات ، و قيل دخلت فى رأسه شبرقة فيات ، رواه ابن أبى حاتم فى تفسيره ، و قيل دخلت فى رأسه شبرقة فيات ، رواه ابن أبى حاتم فى تفسيره ،

\* \* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٢١٠.

### سورة النحل

۱۱۰: ۱۲ ﴿ ثُم إِن رَبِكَ لَلَّذِينَ هَاجِرُوا مَنِ بَعْدَ مَا فَتَتُوا ثُمُ جاهدوا و صبروا ، إِن رَبِكَ مِن بعدها لَغْفُور رَحْيم ﴾ .

نزلت هذه الآية فى طائفة من الصحابة ، كان المشركون فتنوهم عن دينهم ، ثم تاب الله عليهم فهاجروا إلى الله ورسوله وجاهدوا و صبروا ' . ١١٢: ١٦ ﴿ فأذاقها الله لباس الجوع و الخوف ﴾ .

فإن من الناس من يقول: الذوق حقيقة فى الذوق بالفم؛ واللباس على البدن، و إنما استعير هذا و هـــذا و ليس كذلك، بل قال الخليل: الذوق فى لغـــة العرب هو وجود طعم الشيء، و الاستعمال يدل على ذلك.

قال تعالى: ﴿ و لنذيقنهم من العذاب الآدنى دون العذاب الأكبر ٢١: ٣٧ ﴾ و قال: ﴿ ذق إنك أنت العزيز الكريم ٤٤: ٤٩ ﴾ وقال: ﴿ فذاقت وبال أمرها ٢٥: ٩ ﴾ و قال: ﴿ فذوقوا العذاب بماكنتم تكفرون ٣: ١٠٦ ﴾ و قال: ﴿ فذوقوا عذابي و نذر ﴾ و قال: ﴿ لا يذوقون فيها الموت إلا الموتة الأولى ﴾ و قال: ﴿ لا يذوقون فيها برداً و لا شرابا إلا حميها و غساقا ﴾ .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج۲ ص ۲۸۸ .

و قال النبى صلى الله عليه و سلم : « ذاق طعم الايمان من رضى بالله ربا و بالاسلام دينا ، و بمحمد رسولا » و فى بعض الادعية : « أذقنا برد عفوك و حلاوة مغفرتك » .

فلفظ الذوق يستعمل فى كل ما يحس به و يجد ألمه أو لذته ` .

17 : ١٦ ﴿ إِن ابراهيم كان أمة قانت الله حنيفا و لم يك من المشركين ﴾ .

و الأمة هو معلم الخير الذي يؤتم به ، كما أن « القـــدوة » الذي يقتدى به ، .

أى كان مؤمنا وحده وكان الناس كفاراً جميعاً ، و فى صحيح البخارى : أنه قال لسارة : ليس على الارض اليوم مؤمر غيرى و غيرك ٣ .

\* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) الایمان ص ۹۱ . (۲) مجموع الفتاوی ج ۱۰ ص ۲۰۲ . (۳) فتاوی ج ۱۱ ص ۴۳۹ .

# سورة بني اسرائيل

٧ : ٤ - ٧ ﴿ و قضينا إلى بنى اسرائيل فى الكتاب لتفسدن فى الأرض مرتين ، و لتعلن علواً كبيراً فإذا جاء وعد أولاهما بعثنا عليكم عبادا لنا أولى بأس شديد فجاسوا خلال الديار ، وكان وعدا مفعولا ، ثم رددنا لكم الكرة عليهم ، و أمددناكم بأموال و بنين و جعلناكم أكثر نفيرا إن أحسنتم أحسنتم لانفسكم ، و إن أسأتم فلها ، فإذا جاء وعدد الآخرة ليسوؤا وجوهكم ، و ليدخلوا المسجد كما دخلوه أول مرة ، و ليتبروا ما علوا تتبيراً ﴾ .

وكانت الأولى بعد سليمان ، وكانت الثانية بعد زكريا و يحيى و المسيح لما قتلوا يحيى بن زكريا الذى يسميه أهل الكتــاب يوحنــا المعمداني ' .

١٥ : ١٧ ﴿ و ماكنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ .

فن لم يبلغه أمر الرسول فى شى معين لم يثبت حكم وجوبه عليه، و لهذا لم يأمر النبى صلى الله عليه و سلم عمر و عمارا لما أجنبا، فلم يصل عمر و صلى عمار بالتمرغ أن يعيد واحد منهما، وكذلك لم يأمر أبا ذر بالاعادة لما كان يجنب و يمكث أياما لا يصلى، وكذلك لم يأمر من أكل

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٢٢٩ .

من الصحابة حتى يتبين الحبل الأبيض من الحبل الأسود بالقضاء كما لم يأمر من صلى إلى بيت المقدس قبل بلوغ النسخ لهم بالقضاء ' .

فالوالد أصله الذي منه خلق ، و الولد كسبه ، كما قال : ﴿ مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَ مَا كُسُبُ ١١١ : ٢ ﴾ فالجحد لهما شعبة من شعب الكفر فأنه جحد لما منه خلقه ربه ، فقد جحد خلق الرب إياه ٢٠٠

٣٦:١٧ ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكُ بِهُ عَلَمُ ﴾ •

أى لا تقل ما ليس لك به علم ٠٠

۱۷ : ٥٦ - ٥٧ ﴿ قل ادعو الذين زعمتم من دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم و لا تحويلا ، أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة ، أيهم أقرب : و يرجون رحمته ، و يخافون عذابه ، إن عذاب ربك كان محذوراً ﴾ .

روى ابن أبى حاتم و غيره بأسانيد ثابتة ، عن شعبة عن السدى ، سمع أبا صالح عن ابن عباس فى قول الله : ﴿ أُولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة ﴾ هو عيسى و أمه ، و عزير و الملائكة ، وكذلك فى تفسير عطيه عن ابن عباس ، قال : كان أهل الشرك يقولون : نعبد الملائكة و المسيح و عزيرا ، و عن اسرائيل عن السدى قال : ذكروا أنهم اتخذوا

<sup>(1)</sup> فتاوى ج ٢ ص ٢٣٩ . (٢) الايمان ص ٢٠٤٠.

<sup>(</sup>٣) الرد على المنطقيين ص ٢٧٤ .

الآلهة ، و هو حين عبدوا الملائكة و المسيح و عزيرا قال الله : ﴿ أُولئكُ الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة ﴾ .

و فى صحيح البخارى و غيره عن ابن مسعود قال : كان ناس من الانس يعبدون ناسا من الجن فأسلم الجن و تمسك الآخرون بعبادتهم، فنزلت : ﴿ أُولئك الذين يدعون ﴾ إلى آخر الآية .

وكذلك روى ابن أبى حاتم و غيره عن ابن شوذب عرب مطر الوراق قال: أنزلها الله فى حى من العرب كانوا يعبدون حيا من الجن .

و فى تفسير مقاتل: إن المشركين كانوا يعبدون الملائكة و يقولون هى تشفع لنا عند الله ، فلما ابتلوا بالقحط سبع سنين قيل لهم: ﴿ أدعوا الذين زعمتم ﴾ .

و الآية تتناول كل من دعى غير الله ، ذلك المدعو يبتغى إلى الله الوسيلة ــ أى القربى و الزلنى ــ و يرجو رحمة الله و يخاف عذابه ، و هــذا يدخل فيه الملائكة و الانبياء و الصالحون ، الانس و الجن .

و قد قرأ طائفة « أولئك الذين تدعون » فين أن الذين يدعونهم المشركون ، هم يتقربون إلى الله و يرجونه و يخافونه ؛ فكيف يجوز دعاءهم، و هذا كقوله : ﴿ أَ فَحَسَبَ الذينَ كَفُرُوا أَنْ يَتَخَدُوا عَبَادَى مِنْ دُونِى أُولِياً ﴾ و قال تعالى : ﴿ قل ادعوا الذين زعمتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة ﴾ .

فذكر سبحانه الأقسام الممكنة ، فان المشرك الذي يدعو غير الله و يخافه إما أن يجعله مالكا ، أو شريكا ، أو ظهيراً أو شفيعاً ،

و هكذا كل من طلب منه أمر من الأمور إما أن يكون مالكا مستقلا به، وإما أن يكون شريكا فيه: وإما أن يكون عونا فيه، وظهير الرب الأمر، و إما أن يكون سائلا محضا و شافعا إلى رب الأمر، فاذا انتفت هذه الوجوه امتنعت الاستغاثة به '.

٦٠:١٧ ﴿ و ما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس ﴾ .

قال ابن عباس : هي رؤيا عين أربها رسول الله صلى الله عليه وسلم ليله أسرى به ' .

۱۷ : ۱۷ ﴿ أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل ﴾ .
 و الدلوك هو الزوال فى أصح القولين ، يقال دلـــكت الشمس
 و زالت و زاغت و مالت ، فذكر الدلوك و الغسق ، و بعد الدلوك يصلى
 الظهر و العصر ، و فى الغسق تصـــلى المغرب و العشاء ، ذكر أول الوقت
 و هو الدلوك ، و آخر الوقت و هو الغسق ، و الغسق اجتماع اللـيــــل
 و ظلمته ٬ .

ត្ ធ្ 🛊 ធ្ ផ្ 🛊

### سويرة الكهف

١٨ : ٢٥ ﴿ ولبثوا فى كهفهم ثلاث مأة سنين و ازدادوا تسعا ﴾ .
 كانت ثلاث مأة شمسية و ثلاث مأة و تسع هلالية ' .

٢٩:١٨ ﴿ وقل الحق من ربكم ﴾ .

أى هذا الحق من ربكم ، ليس كما يظنه بعض الجهال ، أى قل القول الحق ، فان هذا لو أريد لنصب لفظ الحق ، و المراد اثبات أن القرآن حق ، و لهذا قال الحق من ربكم ، ليس المراد ههنا بقول حق مطلق ، بل هذا المعنى مذكور فى قوله : « و إذا قلتم فإعدلوا » و قوله : « أ لم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلا الحق » أ .

14:14

قال شیخ الاسلام فی قصة الخضر مع سیدنا موسی و قتله للغلام و خرق السفینة ان موسی لم یکن مبعوثا إلی الخضر اتباعه فان موسی کان مبعوثا إلی بنی اسرائیل .

و ثانيا أن ما فعله الخضر لم يكن مخالفا لشريعة موسى عليه السلام و موسى لم يكن علم الأسباب التي تبيح ذلك ، فلما بينها له وافقه على ذلك فان خرق السفينة ثم ترقيعها لمصلحة أهلها خوفا من الظالم أن يأخـــذها إحسان إليهـم وذلك جائز، و قتـل الصائل جائز و ان كان صغيراً و من

<sup>(</sup>۱) الرد على المنطقيين ص ٦٥ · (۲) الرد على المنطقيين ص ٣٠ ·

كان تكفيره لأبويه لا يندفع إلا بقتله جاز قتـله ، قال ابن عباس رضى الله عنها لنجدة الحرورى لما سأله عن قتل الغلمان قال له : إن كنت علمت منهم ما علمه الخضر من ذلك الغلام فاقتلهم ، و إلا فلا تقتلهـم ، رواه البخارى .

و أما الاحسان إلى اليتيم بلا عوض و الصبر على الجوع فهذا من صالح الاعمال فلم يكن فى ذلك شيء مخالفا لشرع الله ' .

\* \* \* \* \*

۲٦٤ - ۲٦٢ ص ٢٦٢ - ٢٦٤ .

# سورة مريم

۱۹: ۹۰ ﴿ فَحْلُفَ مَن بِعِــدهم حَلَفَ أَضَاعُوا الصَّلَاةِ وَ اتَبِـعُوا السَّهُواتُ فَسُوفُ يَلْقُونُ غَيَا ﴾ .

قال غير واحد من السلف: إضاعتها تاخيرها عن وقتها ، فقد أخبر الله سبحانه أن الويل لمن أضاعها و إن صلاها ، و من كان له الويل لم يكن قد يقبل عمله ، و إن كان له ذنوب أخر ، فاذا لم يكن ممتثلا للائم في نفس العمل لم يتقبل ذلك العمل .

قال أبو بكر الصديق رضى الله عنه فى وصيته لعمر: و اعلم أن لله حقا بالليل لا يقبله بالنهار و حقا بالنهار لا يقبل النافلة حتى تؤدى الفريضة ، و الله أعلم ' .

و قال :

إضاعتها تأخيرها عن وقتها و إضاعة حقوقها كما جاء فى الحديث أن العبد إذا أكمل الصلاة بطهورها و قراءتها و خشوعها صعدت و لها برهان كبرهان الشمس و تقول حفظك الله كما حفظتنى ، و إذا لم يكمل طهورها و قراءتها و خشوعها فانها تلف كما يلف الثوب و يضرب بها وجه صاحبها ، و تقول : ضيعك الله كما ضيعتنى ، و العبد و إن أقام صورة الصلاة الظاهرة

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱ ص ۱۱۳ .

فلا ثواب إلا على قدر ما حضر قلبه فيه منها ، كما جاء فى السنن لأبى داؤد و غيره عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال : « إن العبد لينصرف من صلاته و لم يكتب له منها نصفها ، إلا ثلثها ، إلا ربعها ، إلا خمسها ، إلا سبعها ؛ إلا ثمنها ، إلا تسعها ، إلا عشرها » .

و قال ابن عباس رضى الله عنهما : ايس لك من صلاتك إلا ما عقلت منها ' .

٦٥ : ١٩ ﴿ فاعبده و اصطبر لعبادته هل تعلم له سميا ﴾ .

قال أهل اللغة: هل تعلم له سميا، أى نظيرا يستحق مثل اسمـه، و يقال مساميا يساميه، و هذا معنى ما يروى عن ابن عباس ﴿ هل تعـلم له سميا ﴾ مثيلا أو شبيها ' .

الكافرين تؤزهم ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَا أُرْسَلَنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الكَافَرِينَ تَؤْزِهُمُ الْكَافِرِينَ تَؤْزِهُمُ النَّالِ الْمُ

أى تزعجهم ازعاجا . .

97: 19 ﴿ سيجعل لهم الرحمن ودا ﴾ ·

قلت: قوله: ﴿ سيجعل لهم الرحمن ودا ﴾ فسروها بأنه يحبهم و يحبهم إلى عباده ، كما فى الصحيحين عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: « إذا أحب الله العبد نادى: يا جبريل إنى أحب فلانا فأحبه ، فيحب جبريل ، ثم ينادى فى أن الله يحب فلانا فأحبوه فيحبه أهل الساء ، ثم يوضع له القبول فى الأرض » .

۲۲۸ می ۱ (۲) بخوع الفتاوی ج ۲ ص ؛ . (۲) فتاوی ج ۲ می ۲۲۸ .
 ۲۹۲ -

و قال في البعض مثل ذلك .

و قال عبد بن حميد: أنا عبيد الله بن موسى عن ابن أبي ليلى عن الحكم عن سعيد بن جبير عن ابن عباس: ﴿ سيجعل لهم الرحمن ودا ﴾ قال: يحبهم و يحبهم إلى المؤمنين ، أخبرنا عبد الرزاق عن الثورى عن مسلم عن مجاهد عن ابن عباس ﴿ سيجعل لهم الرحمن وداً ﴾ قال: محبة ، و هذا فيه اثبات حب لهم بعد أعمالهم بقوله ﴿ سيجعل لهم الرحمن وداً ﴾ و هو نظير قوله ﴿ قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحبيكم الله ﴾ فهو يحبهم إذا اتبعوا الرسول ' .

ស ខ្ ស 🛊 🌣 🛭

<sup>(</sup>١) النبوات ص ٧٢ .

#### سورة طه

## ٠٠ : ٣٠ ﴿ إِنْ هَذَانَ لَسَاحِرَانَ ﴾ .

فارن هذا بما أشكل على كثير من الناس ، فان الذى فى مصاحف المسلمين ﴿ إِن هذان ﴾ بالألف ، و بهذا قرأ جماهير القراء ، و أكثرهم يقرأ ﴿ إِن َ هَمَ مَسَددة ، و قرأ ابن كثير و حفص عن عاصم ﴿ إِن ﴾ مخففة ؛ و لكن ابن كثير يشدد نون هــذان ، دون حفص ، و الاشكال من جهة العربية على القراءة المشهورة ، و هى قراءة نافع و ابن عامر وحمزة و الكسائى و أبى بكر عن عاصم وجمهور القراء عليها ، وهى أصح القراءات لفظاً و معنى .

و هذا يتبين بالكلام على ما قيل فيها .

فارن منشأ الاشكال: أن الاسم المثنى يعرب فى حال النصب و الحفض بالياء ، و فى حال الرفع بالألف ، و هذا متواتر من لغة العرب: لغة القرآن و غيرها فى الاسماء المبنية ، كقوله: ﴿ و لابويه لكل واحد منهما السدس بما ترك ﴾ ثم قال ﴿ فارن لم يكن له ولد و ورثه أبواه فلا مه الثلث ﴾ و قال: ﴿ و رفع أبويه على العرش ﴾ و قال: ﴿ و امسحوا برؤسكم و أرجلكم إلى الكعبين ﴾ و لم يقل: الكعبان ، و قال: ﴿ واضرب لهم مثلا أصحاب القرية إذ جامها المرسلون ، إذ أرسلنا إليهم اثنين فكذبوهما

فعززنا بثالث ﴾ و لم يقل اثنان ، و قال : ﴿ قلنا احمل فيها من كل زوجين اثنين ﴾ و قال : ﴿ ثمانية أزراج ، من الضأن اثنين و من المعز اثنين ، قل آلذكرين حرم أم الانثيين ، أم ما اشتملت عليه أرحام الانثيين ﴾ و لم يقل اثنان ، و لا الذكران ، و لا الانثيان ، و قال : ﴿ و من كل شي خلقنا زوجين ﴾ ولم يقل زوجان ، وقال : ﴿ و إن كن نساءاً فوق اثنتين ﴾ و لم يقل اثنتان .

و مثل هذا كثير مشهور في القرآن و غيره ٠

فظن النحاة أن الأسماء المبنية مثل هذين و اللذين ، تجرى هــــذا المجرى ، و أن المبنى فى حال الرفع يكون بالألف ، و من هنا نشأ الاشكال . وكان أبو عمرو اماما فى العربية ، فقرأ بما يعرف مر العربية :

﴿ إِن هذين لساحران ﴾ و قد ذكر أن له سلفا فى هذه القراءة ، و هو الظن به: أنه لا يقرأ إلا بما يرويه ، لا بمجرد ما يراه ، و قد روى عنه أنه قال : إنى لاستحيى من الله أن أقرأ : ﴿ إِن هذان ﴾ و ذلك لانه لم ير لها وجها من جهة العربيه ، و من الناس من خطأ أبا عمرو فى هذه القراءة و منهم الزجاج ، قال : لا أجيز قراءة أبى عمرو خلاف المصحف .

و أما القرائة المشهورة الموافقة لرسم المصحف فاحتج لها كثير من النحاة بأن هذه لغة بنى الحارث بن كعب، و قد حكى ذلك غير واحد من أثمة العربية، قال المهدوى: بنو الحارث بن كعب يقولون: ضربت الزيدان، و مررت بالزيدان، كما تقول جانى الزيدان، قال المهدوى: حكى ذلك أبو زيد، و الأخفش و الكسائى و الفراء، وحكى أبو الخطاب أنها لغة

بني كنالة ، و حكى غيره أنها لغة لخثعم ، و مثله قول الشاعر :

تزود منا بين أذناه ضربة 💎 دعته إلى هاوى التراب عقيم

و قال ابن الأنبارى: هى لغة لبى الحارث بن كعب و قريش ، قال الزجاج: و حكى أبو عبيدة عن أبى الخطاب \_ و هو رأس من رؤوس الرواة \_ أنها لغة لكنانة يجعلون ألف الاثنين فى الرفع و النصب والحفض على لفظ واحد ، و أنشدوا:

فاطرق اطراق الشجاع و لو يجد مساغا لناباه الشجاع بصما و قال : و يقول هؤلآء : ضربته بين أذناه .

قلت: بنو الحارث بن كعب هم أهل نجران ، و لا ريب أن القرآن لم ينزل بهذه اللغة ، بل المثنى من الأسماء المبنية فى جميع القرآن هو بالياء فى النصب و الجركا تقدمت شواهده ، و قد ثبت فى الصحيح عن عثمان أنه قال: إن القرآن نزل بلغة قريش ، و قال للرهط القرشيين الذين كتبوا المصحف ، هم و زيد : إذا اختلفتم فى شئ فاكتبوه بلغة قريش ، كتبوا المصحف ، هم و زيد : إذا اختلفتم فى شئ فاكتبوه بلغة قريش ، فإن القرآن نزل بلغتهم ، و لم يختلفوا إلا فى حرف ، و هو (التابوت) ، فرفعوه إلى عثمان ، فأمر أن يكتب بلغة قريش ، رواه البخارى فى صحيحه .

وعن أنس أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان ، وكان يغازى أهل الشام فى فتح أرمينية و أذر بيجان مع أهل العراق ، فأفزع حذيفة اختلافهم فى القراءة ؛ فقال حذيفة لعثمان : يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا فى الكتاب اختلاف اليهود و النصارى : فأرسل

إلى حفصة أن أرسلى إلينا بالصحف ننسخها فى المصاحف، ثم نردها إليك فأرسلت بها حفصة إلى عثمان ، فأمر زيد بن ثابت و عبد الله بن الزبير و سعيد بن العاص و عبد الرحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها فى المصاحف و قال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم و زيد بن ثابت فى شى من القرآن فا كتبوه بلسان قريش ، فانما نزل بلسانهم ، ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف فى المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة ، فأرسل إلى كل أفق بمصحف فى المصاحف و أمر بما سواه من القرآن فى كل صحيفة أو مصحف أن يحرق .

و هذه الصحيفة التي أخذها من عند حفصة هي التي أمر أبو بكر و عمر بجمع القرآن فيها لزيد بن ثابت ، و حديثه معروف في الصحيحين وغيرهما، وكانت بخطه ، فلهذا أمر عثمان أن يكون هو أحد مر ينسخ المصاحف من تلك الصحف ؛ ولكن جعل معه ثلاثة من قريش ليكتب بلسانهم ، فلم يختلف لسان قريش و الأنصار إلا في لفظ (التابوه) و (التابوت) فكتبوه (التابوت) بلغة قريش .

و هذا يبين أن المصاحف التى نسخت كانت مصاحف متعددة ، و هذا معروف مشهور ، و هذا بما يبين غلط من قال فى بعض الألفاظ: إنه غلط من الكاتب ، أو نقل ذلك عن عثمان فان هذا ممتنع لوجوه :

منها: تعسدد المصاحف، و اجتماع جماعة على كل مصحف، ثم وصول كل مصحف إلى بلد كبير فيه كثير من الصحابة و التابعين يقرؤون القرآن، و يعتبرون ذلك بحفظهم، و الانسان إذا نسخ مصحف غلط في بعضه عرف غلطه بمخالفة حفظه القرآن و سائر المصاحف، فاو قدر أنه كتب كاتب مصحفا، ثم نسخ سائر الناس منه من غير اعتبار للأول و الثانى أمكن وقوع الغلط في هذا، و هناكل مصحف إنماكته جماعة و وقف عليه خلق عظيم عن يحصل التواتر بأقل منهم، و لو قدر أن الصحيفة كان فيها لحن فقد كتب منها جماعة لا يكتبون إلا بلسان قريش و لم يكن لحنا فامتنعوا أن يكتبوه إلا بلسان قريش، فكيف يتفقون كلهم أن يكتبوا: ﴿ إن هذان ﴾ و هم يعلمون أن ذلك لحن لا يجوز في شي من لغاتهم، أو ﴿ المقيمين الصلاة ﴾ و هم يعلمون أن ذلك لحن لا يجوز في شي من لغاتهم، أو ﴿ المقيمين الصلاة ﴾ و هم يعلمون أن ذلك لحن ، كا

قال الزجاج فى قوله: ﴿ المقيمين الصلاة ﴾ قول من قال: إنه خطأ ، بعيد جداً ، لأن الذين جمعوا القرآن هم أهل اللغة و القدوة ، فكيف يتركون شيئاً يصلحه غيرهم ، فلا ينبغى أن ينسب هذا إليهم ؛ و قال ابن الأنبارى : حديث عثمان لا يصح لأنه غير متصل ، و محال أن يؤخر عثمان شيئاً ليصلحه من بعده .

قلت: و مما يبين كذب ذلك أن عثمان لو قدر ذلك فيه فانما رأى ذلك في نسخة واحدة ، فاما أن تكون جميع المصاحف انفقت على الغلط و عثمان قد رآه في جميعها و سكت ، فهذا ممتنع عادة و شرعا ، من الذين كتبوا ، و من عثمان ، ثم من المسلمين الذين وصلت إليهم المصاحف و رأوا ما فيها ، و هم يحفظون القرآن ، و يعلمون أن فيه لحنا لا يجوز في اللغة ، فضلا عن التلاوة ، وكاهم يقر هذا المنكر لا يغيره أحد ، فهذا

ما يعلم بطلانه عادة ، و يعلم من دين القوم الذين لا يجتمعون على ضلالة ، بل يأمرون بكل معروف ، و ينهون عن كل منكر أن يدعو في كتاب الله منكرا لا يغيره أحسد منهم ، مع أنهم لا غرض لأحد منهم في ذلك ، و لو قيل لعثمان : مر الكاتب أن يغيره لكان تغييره من أسهل الأشياء عليه .

فهذا و نحوه مما يوجب القطع بخطأ من زعم أن فى المصحف لحنا أو غلطاً ، و إن نقل ذلك عن بعض الناس بمن ليس قوله حجة ، فالخطأ جائز عليه فيما قاله ، بخلاف الذين نقلوا ما فى المصحف وكتبوه وقرأوه ، فإن الغلط ممتنع عليهمم فى ذلك ، و كما قال عثمان : إذا اختلفتم فى شىء فاكتبوه بلغة قريش ، وكذلك قال عمر لابن مسعود أقرى الناس بلغة قريش ، وكذلك قال عمر لابن مسعود أقرى الناس بلغة قريش ، ولا تقرئهم بلغة هزيل ، فإن القرآن لم ينزل بلغة هزيل .

و قوله تعالى فى القرآن: ﴿ و ما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ﴾ يدل على ذلك؛ فإن قومه هم قريش، كما قال: ﴿ وكذب به قومك، و هو الحق ﴾ و أما كنانة فهم جيران قريش، و الناقل عنهـم ثقة، و لكن الذى ينقل ينقل ما سمع، و قد يكون سمع ذلك فى الأسماء المبهمة المبنية فظن أنهم يقولون ذلك فى سائر الأسماء ، بخلاف من سمع « بين أذناه » و « لنا باه » فإن هذا صريح فى الأسماء التى ليست مبهمة .

و حينتذ فالذى يجب أن يقال: إنه لم يثبت أنه لغمة قريش، بل و لا لغة سائر العرب أنهم ينطقون فى الأسماء المبهمة إذا ثنيت بالياء، و إنما قال ذلك من قاله من النحاة قياساً، جعلوا باب التثنية فى الاسماء المبهمة كما هو فى سائر الأسماء ، و إلا فليس فى القرآن شاهد يدل على ما قالوه ، و ليس فى القرآن اسم مبهم مبنى فى موضع نصب أو خفض إلا هـــــذا و لفظه ﴿ هذان ﴾ فهذا نقل ثابت متواتر لفظاً و رسماً .

و من زعم أن الكانب غلط فهو غالط غلطا منكرا ، كما قد بسط في غير هذا الموضع ، فإن المصحف منقول بالتواتر ، و قد كتبت عدة مصاحف ، و كلها مكتوبة بالألف ، فكيف يتصور في هذا غلط .

و أيضاً فإن القراء إنما قرأوا بما سمعوه من غيرهم ، و المسلمون كانوا يقرأون ( سورة طه ) على عهد رسول الله صلى الله عليه و سلم و أبى بكر و عمر و عثمان و على ، و هى من أول ما نزل من القرآن ، قال ابن مسعود : بنو اسرائيل و الكهف و مريم و طه و الانبياء من العتاق الأول و هن من تلاوى رواه البخارى عنه ، و هى مكية باتفاق الناس ، قال أبو الفرج ابن الجوزى و غيره : هى مكية باجماعهم ؛ بل هى من أول ما نزل ، و قد روى : أنها كانت مكتوبه عند أخت عمر ، و أن سبب السلام عمر كان لما بلغه اسلام أخته ، وكانت السورة تقرأ عندها .

فالصحابة لا بد أن قد قرأوا هذا الحرف، و من الممتنع أب يكونوا كلهم قرأوه بالياء كأ بي عمرو، فانه لو كان كذلك لم يقرأها أحد إلا بالياء ، و لم تكتب إلا بالياء ، فعلم أنهم أو غالبهم كانوا يقرأونها بالألف كما قرأها الجمهور، وكان الصحابة بمكة و المدينة و الشام و الكوفة والبصرة يقرأون هذه السورة في الصلاة و خارج الصلاة ، و منهم سمعها التابعون و من التابعين سمعها تابعوهم ، فيمتنع أن يكون الصحابة كلهم قرأوها بالياء

مع أن جمهور القراء لم يقرأوها إلا بالألف، وهم أخذوا قرائهم عن الصحابة أو عن التابعين عن الصحابة فهذا بما يعلم به قطعا أن عامة الصحابة إنما قرأوها بالألف كما قرأ الجمهور، وكما هو مكتوب.

و حيننذ فقد علم أن الصحابة إنما قرأوا كما علمهم الرسول، و كما هو لغة العرب، ثم لغة قريش، فعلم أن هذه اللغة الفصيحة المعروفة عندهم في الأسماء المبنية، تقول: إن هذان، و مررت بهذان، تقولها في الرفع و النصب و الحفض بالألف، و من قال إن لغتهم أنها تكون في الرفع بالألف طولب بالشاهد على ذلك، و النقل عن لغتهم المسموعة منهم نثراً و نظا، و ليس في القرآن ما يشهد له، و لكن عمدته القياس.

و قياس هذا بغيرها من الأسماء غلط ، فإن الفرق بينها ثابت عقلا و سماعا ، أما النقل و السهاع فكما ذكرناه و أما العقلي و القياس فقد تفطن للفرق غير واحد من حذاق النحاة ، فحكى ابن الأنبارى و غيره عن الفراء قال : ألف التثنية في « هذان » هي ألف هذا و النون فرقت بين الواحد و الجمع نون الذين ، وحكاه بين الواحد و الاثنين ، كما فرقت بين الواحد و الجمع نون الذين ، وحكاه المهدوى و غيره عن الفراء و لفظه قال : إنه ذكر أن الألف ليست علامة التثنية بل هي ألف هذا ، فزدت عليها نونا ، و لم أغيرها ، كما زدت على اليا من الذي ، فقلت الذين في كل حال ، قال و قال بعض الكوفيين : الألف في هذا مشبهة يفعلان فلم تغير كما لم تغير .

قال: وقال الجرجاني: لما كان اسما على حرفين أحـــدهما حرف مد و لين ، و هو كالحركة و وجب حذف إحدى الالفين في التثنية لم يحسن حذف الأولى، لئلا يبقى الاسم على حرف واحد، فحذف علم التثنيسة وكان النون يدل على التثنية، ولم يكن لتغيير النون الأصلية الألف وجه، فثبت فى كل حال كما يثبت فى الواحد؛ قال المهدوى: و سأل اسماعيل القاضى ابن كيسان عن هذه المسألة فقال: لما لم يظهر فى المبهم إعراب فى الواحد: و لا فى الجمع جرت التثنية على ذلك بجرى الواحد، إذ التثنية يجب أن لا تغير، فقال اسماعيل: ما أحسن ما قلت لو تقدمك أحسد بالقول فيه حتى يؤنس به، فقال له ابن كيسان: فليقل القاضى حتى يؤنس به فتبسم .

قلت: بل تقدمه الفرا و غيره ، و الفراء فى الكوفيين مثل سيبويه فى البصريين ، و المبرد كان فى البصريين ، و المبرد كان خصيصا به .

و بيان هذا القول: أن المفرد « ذا » فلو جعلوه كسائر الاسماء لقالوا في التثنية « ذوان » و لم يقولوا « ذان » كما قالوا عصوان و رجوان و نحوهما من الاسماء الثلاثية ، و « ها » حرف تنبيه ، و قالوا فيما حذفوا لامه : أبوان فردته التثنية إلى أصله ، وقد قالوا في غير هذا ، ويدان ، وأما « ذا » فلم يقولوا « ذوان » بل قالوا كما فعلوا في « ذو » و « ذات » التي معنى صاحب ، فقالوا : هو ذو علم ، و هما ذوا علم ، كما قال : ﴿ ذواتا أفنان ﴾ و في اسم الاشارة قالوا : « ذان و تان » كما قال : ﴿ فذانك برهانان من ربك ﴾ فإن « ذا » بمعنى صاحب هو اسم معرب فتغير اعرابه في الرفع و النصب و الجز ، فقيل : ذو ، ذا ، ذي ،

و أما المستعمل فى الاشارة و الأسماء الموصولة و المضمرات هى مبنية ، لكن أسماء الاشارة لم تفرق لا فى واحده و لا فى جمعه بين حال الرفع و النصب و الحفض ، فكذلك فى تثنيته ، بل قالوا : قام همذا ، و أكزمت هذا ، و مررت بهمذا ، و كذلك هؤلاء فى الجمع : فكذلك المثنى ؛ قال : هذان ، و أكزمت هذان ، و مررت بهذان ، فهذا هو القياس فيه أن يلحق مثناه بمفرده و بمجموعه ، لا يلحق المثنى غيره الذى هو أيضاً معتبر بمفرده و مجموعه .

فالاسماء المعرمة ألحق مشاها بمفردها و مجموعها ، تقول : رجل ، و رجلان ، و رجال ، فهو معرب فى الاحوال الثلاثة ، يظهر الاعراب فى مثناه كما ظهر فى مفرده و مجموعه .

فتبين أن الذين قالوا: إن مقتضى العربية أن يقال: ﴿ إِن مقتضى العربية أن يقال: ﴿ إِن مقتضى العروفة فى القرآن التي نزل بها القرآن، بل هى أن يكون المثنى من أسماء الاشارة مبنيا فى الاحوال الثلاثة على لفظ واحد، كمفرد أسماء الاشارة و مجموعها.

وحينئذ فإن قيل: ان الألف هي ألف المفرد زيد عليها النون، أو قيل: هي علم التسنية و تلك حذفت، أو قيل بل هذه الألف تجمع هذا، و هذا معنى جواب ابن كيسان، و قول الفراء في المعنى، وكذلك قول الجرجاني، وكذلك قول من قال: إن الألف فيه تشبه ألف يفعلان.

ثم يقال : قد يكون الموصول كذلك ، كقوله : ﴿ و اللذان يأتيانها - ٣٠٤ -

منكم ﴾ فارن ثبت أن لغة قريش أنهم يقولون رأيت اللذين فعلا ، ومررت باللذين فعلا ، و إلا فقد يقال : هو بالألف في الأحوال الثلاثة ، لأنه اسم مبني ، و الألف فيه بدل الياء في الذين ، و ما ذكره الفرا. و ابن كيسان و غيرهما يدل على هذا ، فان الفراء شبه هـذا بالذين ، و تشبـيه اللذان به أولى ، و ابن كيسان علل بأن المبهم مبنى لا يظهر فيـــه الاعراب ، فجعل مثناه كمفرده و مجموعه ، و هذا العـــلم يأتى في الموصول ، يؤيد ذلك : أن المضمرات من هذا الجنس ، و المرفوع و المنصوب لهما ضمير متصل ومنفصل بخلاف المجرور فانه ليس له إلا متصل ، لأن المجرور لا يكون إلا بحرف . أو مضاف لا يقـــدم على عامله ، فلا ينفصل عنه ، فالضمير المتصل في الواحد الكاف من أكرمتك و مررت بك ، و فى الجمع أكرمتكم ومررت بكم، و فى التثـــنية زيدت الألف فى النصب و الجر، فيقال: أكرمتكما و مررت بكما ؛ كما تقول في الرفع ، فني الواحـــد و الجمع فعلت و فعلتم ، و في التثنية فعلتها بالألف وحدها ، زيدت علما على التثنية في حال الرفع و النصب و الجر ، كما زيدت في المنفصل في قوله : « إياكما و أتبما » ·

فهذا كله مما يبين أن لفظ المشى فى الأسماء المبنسية فى الأحوال الثلاثة نوع واحد ، لم يفرقوا بين مرفوعه و بين منصوبه و مجروره ، كا فعلوا ذلك فى الأسماء المعربة ، و أن ذلك فى المشى أبلغ منه فى لفظ الواحد و الجمع ، إذ كانوا فى الضائر يفرقون بين ضمير المنصوب و المجرور و بين ضمير المرفوع فى الواحد و المثنى ، و لا يفرقون بين الواحد و الجمع و بين المرفوع و غيره ، فنى المثنى بطريق الأولى .

#### تفسيرات ابن تيميه

و الحمد لله وحده و صلى الله على سيدنا محمد و آله و صحبه و سلم تسليما كثيراً ' .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج ١٥ ص ٢٤٨ -- ٢٦١ .

٠٠ : ٦٩ ﴿ وَ لَا يَفْلُحُ السَّاحُرُ حَيْثُ أَتَّى ﴾ .

و المفلح الذي ينال المطلوب ، و ينجو من المرهوب ، فالساحر لا يحصل له ذلك ٢ .

الما و لا هضم ﴾ . و من يعمل من الصالحات و هو مؤمن فلا يخاف ظلما و لا هضما ﴾ .

قال أهل التفسير من السلف: لا يخاف أن يظلم فيحمل عليه سيئات غيره، و لا يهضم فينقص من حسناته .

و قد علم من سياق الكلام أن المقصود بيان أن هذا العامل المحسن لا يجزى على إحسانه بالظلم و الهضم، فعلم أن الظلم و الهضم المننى يتعلق بالجزاء، كما ذكره أهل التفسير، و أن الله لا يجزيه إلا بعمله، و لهذا كان الصواب الذى دلت عليه النصوص أن الله لا يعذب فى الآخرة إلا من أذنب، كما قال: ﴿ لاملائن جهنم منك و بمن تبعك منهم أجمعين ﴾ و لو دخلها أحد من غير أتباعه لم تمتلئ منهم منهم .

\* \* \* \* \*

 <sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱ ص ۳۲۹ .
 (۲) فتاوی ج ۱ ص ۳۲۹ .



### سورة الأنبياء

نقوله « لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين ﴾ . فقوله « لا إله إلا أنت » فيه اثبات انفراده بالإلهية ، و الإلهية تتضمن كال علمه و قدرته و رحمته و حكمته ، ففيها إثبات إحسانه إلى العباد، فإن الاله هو المالوه ، و المالوه هو الذي يستحق أن يعبد ، وكونه يستحق أن يعبد هو بما اتصف به من الصفات التي تستلزم أن يكون هو المحبوب غاية الحب المخضوع له غاية الحضوع ، و العبادة تتضمن غاية الحب بغاية الذل .

و قوله ﴿ سبحانك ﴾ يتضمن تعظيمه و تنزيهه عن الظلم و غيره من النقائص ، فإن التسبيح و إن كان يقال يتضمن نني النقائص ، و قد روى فى حديث مرسل من مراسيل موسى بن طلحة عن النبي صلى الله عليه و سلم فى قول العبد : « سبحان الله » أنها براءة من السوء ، فالنني لا يكون مدحا إلا إذا تضمن ثبوتا ، و إلا فالعدم المحض لا مدح فيه ، و نني السوء و النقص عنه يستلزم إثبات محاسنه و كاله ، و لله الأسماء الحسنى ، و هكذا عامة ما يأتى به القرآن فى نني السوء و النقص عنه يتضمن إثبات محاسنه و كاله ، كقوله تعالى : ﴿ لا إله إلا هو الحي القيوم ، لا تأخذه منه و لا نوم ﴾ فنني أخذ السنة و النوم له يتضمن كال حياته و قيومته ،

و قوله ﴿ و ما مسنا مر. لغوب ﴾ يتضمن كمال قدرته و نحو ذلك ، و التسييح المتضمن تنزيهه عن السوء و نني النقص عنه يتضمن تعظيمه .

فني قوله: ﴿ سبحانك ﴾ تبرئة من الظلم و اثبات العظمة الموجبة له براءته من الظلم فان الظالم إنما يظلم لحاجته إلى الظلم أو لجهله و الله غنى عن كل شيء عليم بكل شيء ، و هو غنى بنفسه ، وكل ما سواه فقير إليه . و أيضاً فني هذا الدعاء التهليل و التسييح ، فقوله ﴿ لا إله إلا أنت ﴾ تهليل ، و قوله : ﴿ سبحانك ﴾ تسييح .

و قد ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال: أفضل الكلام بعد القرآن أربع، و هن من القرآن: سبحان الله، و الحمد لله، و لا إله إلا الله، و الله أكبر.

و التحميد مقرون بالتسبيح و تابع له ، و التكبير مقرون بالتهليــل و تابع له .

و فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم سئل أى الكلام أفضل؟ قال: ما اصطفى الله لللائكة، «سبحان الله و بحمده».

و فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال: كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان فى الميزان ، حبيبتان إلى الرحمن : سبحان الله و مجمده سبحان الله العظيم .

و فى القرآن: « فسبح بحمد ربك » و قالت الملائكة: و نحن نسبح بحمدك ، و هانان الكلمتان إحداها مقرونة بالتحميد و الأخرى بالتعظيم فانا قد ذكرنا أن التسبيح فيه ننى السوء و النقائص المتضمن اثبات

المحاسن و الكمال ، و الحمد إنما يكون على المحاسن ، و قرن بين الحمد والتعظيم كما قرن بين الجلال و الاكرام ، إذ ليس كل معظم محبوبا محمودا ، و لا كل محبوب محمودا معظما ، فقرن التسبيح بالتحميد ، و قرن التهليل بالتكبير ، كما في كلمات الأذان .

ثم إن كل واحد من النوعين يتضمن الآخر إذا أفرد، فان التسبيح و التحميد يتضمن التعظيم و يتضمن اثبات ما يحمد عليه، و ذلك يستلزم الآلهية، فإن الآلهية تتضمن كونه محبوبا، بل تتضمن أنه لايستحق كما الحب إلا هو، و الحمد لله هو الاخبار عن المحمود بالصفات التي يستحق أن يحب: فالآلهية تتضمن كما الحمد .

فقول الداعى: ﴿ لا إله إلا أنت سبحانك ﴾ يتضمر معنى الكلمات الأربع اللاتى هن أفضل الكلام بعد القرآن ، و هده الكلمات تتضمن معانى الاسماء الحسنى ، و صفاته العليا ، ففيها كمال المدح .

و قوله: ﴿ إِنَى كُنْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ فيه اعتراف بحقيقة حاله ، و ليس لاحد من العباد أن يبرى نفسه عن هـذا الوصف ، لا سيا فى مقام مناجاته لربه ' .

\* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۲۳۵ .



## سورة الحج

٢٢ : ٢٥ ﴿ و ما أرسلنا من قبلك من رسول و لا نبى إلا إذا تمنى ألتى الشيطان فى أمنيته ﴾ .

و قوله: ﴿ من رسول و لا نبى ﴾ فذكر إرسالا يعم النوعين ، و قد خص أحدهما بأنه رسول فارن هذا هو الرسول المطلق الذي أمره بتبليغ رسالته إلى من خالف الله كنوح .

و قد ثبت فی الصحیح أنه أول رسول بعث إلی أهل الارض ، وقد كان قبله أنبیاء كشیث و إدریس ، و قبلها آدم كان نبیا مطلما ، قال ابن عباس : كان بین آدم و نوح عشرة قرون ، كلهم علی الاسلام ، فأولئك الانبیاء ، یأتیهم وحی من الله بما یفعلونه و یأمرون به المؤمنین الذین عندهم لكونهم مؤمنین بهم ، كا یكون أهل الشریعة الواحدة یقبلون ما یبلغیه العلماء عن الرسول ، و كذلك أنبیاء بنی اسرائیل یأمرون بشریعة التوراة و قد یوحی إلی أحدهم وحی خاص فی قصة معینة ، و لكن كانوا فی شرع التوراة كالعالم الذی یفهمه الله فی قضیة معنی یطایق القرآن كا فهم الله فیخبرهم سلیان حكم القضیة التی حكم فیها هو و داؤد ، فالانبیاء ینبهم الله فیخبرهم بأمره و نهیه و خبره ، و هم ینبئون المؤمنین بهم ما أنبأهم الله به من الخبر بأمره و النهی ، فإن أرسلوا إلی كفار یدعونهم إلی توحید الله وعبادته و الأمر و النهی ، فإن أرسلوا إلی كفار یدعونهم إلی توحید الله وعبادته

وحده لا شريك له و لا بد أن يكذب الرسل قوم ، قال تعالى : ﴿ كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون ٥١ : ٥٣ ﴾ وقال : ﴿ ما يقال لك إلا ما قد قيل للرسل من قبلك ٤١ : ٣٤ ﴾ فان الرسل ترسل إلى مخالفين فيكذبهم بعضهم ، و قال : ﴿ و ما أرسلنا من قبلك إلا رجالا نوحى إليهم من أهل القرى أ فلم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم و لدار الآخرة خير للذين اتقوا ، أ فلا تعقلون ، حتى إذا استيأس الرسل و ظنوا أنهم قد كذبوا جامهم نصرنا فننجى من نشاء ، و لا يرد بأسنا عن القوم المجرمين ١٢ : ١٠٩ – ١١٠ ﴾ و قال : ﴿ إنا لننصر رسلنا و الذين آمنوا في الحياة الدنيا و يوم يقوم الاشهاد ٤٠ : ٥١ ﴾ .

فقوله ﴿ و ما أرسلنا من قبلك من رسول و لا نبى ﴾ دليل على أن النبى مرسل و لا يسمى رسولا عند الاطلاق ، لانه لم يرسل إلى قوم بما لا يعرفونه بل كان يأمر المؤمنين بما يعرفونه أنه حق كالعالم ، و لهــــذا قال النبى صلى الله عليه و سلم : العلماء ورثة الانبياء .

و ليس من شرط الرسول أن يأتى بشريعة جديدة ، فإن يوسف كان رسولا وكان على ملة ابراهيم ، و داؤد و سليمان كانا رسولين وكانا على شريعة التوراة .

قال تعالى عن مؤمن آل فرعون : ﴿ و لقد جا م كم يوسف مِن قبل بالبينات فما زلتم فى شك مما جا كم به حتى إذا هلك قلتم مُن يبعث الله من بعده رسولا ٤٠ : ٣٤ ﴾ و قال تعالى : ﴿ إِنَا أُوحِينَا إِلَيْكُ كِمَا أُوحِينَا إِلَى

نوح و النبيين من بعده ، و أوحينا إلى ابراهيم و اسماعيل و اسحاق ويعقوب و الأسباط و عيسى و أيوب و يونس و هارون و سليمان ، و آتينا داؤد زبورا ، و رسلا قد قصصناهم عليك من قبل ، و رسلا لم نقصصهم عليك ؛ وكلم الله موسى تكليما ٤ : ١٦٣ – ١٦٤ ﴾ .

و الارسال اسم عام يتناول إرسال الملائكة و إرسال الرياح وإرسال الشياطين ، و إرسال النار .

قال تعالى : ﴿ يُرْسُلُ عَلَيْكُما شُواظُ مِنْ نَارُ وَ نَحَاسُ ٥٥ : ٣٥ ﴾ . و قال تعالى : ﴿ جَاعِلُ الْمُلاَئِكَةِ أُولِي أَجِنْحَةً ٢٥ ؛ ٤١ ﴾ فهنا جعل الملائكة كلهم رسلا ، و الملك في اللهـغة هو حامل الألوكة : و هي الرسالة ، و قد قال في موضع آخر : ﴿ الله يصطفى مر. الملائكة رسلا و من الناس ﴾ فهؤلآء الذين يرسلهم بالوحى ، كما قال : ﴿ و ما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب ، أو يرسل رسولا فيوحى باذنه ما يشاء ﴾ و قال تعالى : ﴿ إِنَا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَوْزَهُمْ أَزَأَ ١٩ : ٨٣ ﴾ لكن الرسول المضاف إلى الله إذا قيل : « رسول الله » فمنهم من يأنى برسالة من الله من الملائكة و البشر كما قال: ﴿ الله يصطفى من الملائكة رسلا و من الناس ٢٢ : ٧٥ ﴾ و قالت الملائكة : ﴿ يَا لُوطَ إنا رسل ربك لن يصلوا إليك ١١: ١١ ﴾ و أما عموم الملائكة والرياح و الجن فان إرسالها لتفعل فعلا لا لتبلغ رسالة ، قال تعالى : ﴿ اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم جنود فأرسلنا عليهم ريحاً و جنوداً لم تروها وكان الله بما تعملون بصيراً ٣٣ : ٩ ﴾ .

فرسل الله الذين يبلغون عر. \_ الله أمره و نهيه هي رسل الله على الاطلاق، وأما من أرسله الله ليفعل فعلا بمشيئة الله و قدرته فهذا عام يتناول كل الخلق ، كما أنهم كلهم يفعلون بمشيئته و إذنه المتضمن لمشيئتـــه ، لكن أهل الايمان يفعلون بأمره ما يحبه و يرضاه و يعبدونه وحده ويطيعون رسله ، و الشياطين يفعلون بأهوائهم و هم عاصون لأمره متبعون لما يسخطه و إن كانوا يفعلون بمشيئته و قدرته ، و هذا كلفظ البعث ، يتناول البعث الخـاص البعث الشرعي كما قال : ﴿ هُوَ الذِّي بَعْثُ فِي الْأُمِينِ رَسُولًا منهم ﴾ و يتناول البعث الكونى كقوله : ﴿ فاذا جاء وعد أولاهما بعثنا عليكم عبادا لنا أولى بأس شديد فجاسوا خلال الديار ﴾ و قال تعالى : ﴿ وَ إِذْ تَأْذُنُ رَبِّكُ لِيبِّمْنَ عَلَيْهِمَ إِلَى يُومِ القيامَةُ مِن يسومهم سوء العذاب ﴾ فالعام بحكم مشيئته و قدرته : و الخاص أيضاً بحكم مشيئته و قدرته ، و هو مع ذلك بحكم أمره و رضاه و محبته ، و صاحب الخاص من أولياء الله ، يكرمه و يثيبه ، و أما من خالف أمره فانه يستحق العقوبة ، و لو كان فاعلا بحكم المشيئة ، فان ذلك لا يغني عنه من الله شيئاً ١٠.

(١) النبوات ص ١٧٥ .

#### سورة المؤمنون

۲۳ : ۱ ـ ۲ ﴿ قد أفلح المؤمنون الذين هم فى صلاتـهم خاشعون ﴾ .

قال ابن عباس: مخبتون أذلاء، و عن الحسن و قتادة: خاتفون و عن مقاتل: متواضعون، و عن على : الخشنوع فى القلب، و أن يلين للرأ المسلم كنفك و لا تلتفت يمينا و لا شمالا، و قال مجاهد: غض البصر و خفض الجناح، وكان الرجل من العلماء إذا قام إلى الصلاة هاب الرحمن أن يشد بصره و أن يحدث لشيء من أمر الدنيا، و عن عمرو بن دينار: ليس الحشوع الركوع و السجود، و لكنه السكون ؛ و حب حسن الهيئة في الصلاة.

و عن ابن سيرين و غيره : كان النبي صلى الله عليه و سلم و أصحابه ينظرون بأبصارهم فى الصلاة إلى الساء ، و ينظرون يمينا و شمالا ، حتى نزلت هذه : ﴿ قد أفلح المؤمنون الذين هم فى صلىلاتهم خاشعون ﴾ الآية فجعلوا بعد ذلك أبصارهم حيث يسجدون ، و ما روى أحد منهم بعد ذلك ينظر إلا إلى الارض .

و عن عطاء: هو أن لا تعبث بشيء من جسدك و أنت في الصلاة. و أبصر النبي صلى الله عليه و سلم رجلا يعبث بلحيته في الصلاة فقال: « لو خشعت قلب هذا لخشعت جوارجه ' .

70 : ٢٣ ﴿ و الذين يؤتون ما أنوا و قلوبهم وجلة ، و أنهـم إلى ربهم راجعون ﴾ .

و فى الترمذى و غيره عن عائشة رضى الله عنها قالت يا رسول الله أهو الرجل يزنى و يسرق و يشرب الخر و يخاف أن يعاقب؟ قال: لا يا ابنة الصديق ، بل هو الرجل يصوم و يصلى و يتصدق و يخاف أن لا يتقبل منه ' .

۲۳ : ۲۳ ﴿ قد كانت آياتى تتلى عليكم فكنتم على أعقابكم تنكصون مستكبرين ﴾ .

و قد ذكر أبو الفرج ابن الجوزى ما ذكره أبو بكر ابن الأنبارى و غيره فى الآيات ، آيات القرآن مثل قوله : ﴿ قد كانت آياتى تتلى عليكم فكنتم على أعقابكم تنكصون مستكبرين ﴾ ثلاثة أقوال ، أحدها أنها العلامة فمعنى الآية علامة لانقطاع الكلام الذى قبلها و بعدها .

قال الشاعر:

ألا أبلغ لديك بنى تميم بآية ما يحبون الطعاما و قال النابغة :

توهمت آیات لها معرفتها لستة أعوام و ذا العام سابع

قال: و هذا اختيار أبي عبيد، قلت: أما أن الآية هي العلامة في اللغة فهذا صحيح، و ما استشهد به من الشعر يشهد لذلك، و أما تسمية

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢٣ . (٢) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ١٨٨ .

الآية من القرآن آية لأنها علامة صحيح ، لكن قول القائل أنها علامـــة لانقطاع الكلام الذي قبلها و بعدها ليس بطائل ، فان هـذا المعنى الحـــد و الفاصل ، فالآية مفصولة عما قبلها و بعدها ، و ليس معنى كونها آية و هو هذا ، وكيف و آخر الآيات آية مثل آخر سورة الناس وكذلك آخر آية من السورة و ليس بعدها شي : و أول الآيات آية و ليس قبلها شي ، مثل أول آية من القرآن ، و من السورة ، و إذا قرئت الآية وحدها كانت آية و ليس معها غيرها ، و قد قام النبي صلى الله عليـــه و سلم بآية يرددها حتى أصبح ﴿ إِنْ تَعَذِّبُهُمْ فَانَهُمْ عَبَادِكُ وَ إِنْ تَغَفَّرَ لَهُمْ فَانْكُ أَنْتُ الْعَزِيزَ الحكيم ﴾ فهي آية في نفسها لا لكونها منقطعة بما قبلها و ما بعـــدها ، و أيضاً فكونه علامة على هذا الانقطاع قدر مشترك بين جميع الأشياء التي يتميز بعضها عن بعض ، و لا تسمى آيات ، و السورة متميزة عما قبلها و ما بعدها ، و هي آيات كثيرة ، و أيضاً فالكلام الذي قبلها منقطع و ما قبلها آية ، فليست دلالة الثانية على الانقطاع بأولى من دلالة الأولى عليه ، و أيضاً فكيف يكون كونها آية علامـــة للتمييز بينها و بين غيرها ، و الله سماها آیاته ، فقال : ﴿ تَلْكُ آیاتِ الله نتلوهِا علیكُ بِالحق ﴾ .

و الصواب أنها آية من آيات الله، أى علامة من علاماته ، و دلالة من أدلة الله، و بيان من بيانه، فان كل آية قد بين فيها من أمره وخبره ما هى دليل عليه و علامة عليه، فهى آية من آية من آياته، وهى أيضاً دالة على كلام الله المباين لكلام المخلوقين، فهى دالة على الله سبحانه، وعلى ما أرسل بها رسوله: و لما كانت كل آية مفصولة بمقاطع الآى التى

يختم بها كل آية صارت جملة مفصولة بمقاطع الآى آية ، و لهذا كان النبي صلى الله عليه و سلم يقف على رؤس الآى كما نعتت قرامته ، الحمد لله رب العالمين ، و تقف الرحم و تقف ، مالك يوم الدين و تقف ، و يسمى أصحاب الوقف وقف السنة ، لأن كل آية لها فصل و لقطع تتميز عن الأخرى .

قال: و الوجه الثانى: أنها سميت آية لأنها جماعة حروف مر. القرآن، و طائفة منه.

قال أبو عمرو الشيبانى: يقال خرج القوم بآيتهم أى بجماعتهـــم، و أنشدوا:

خرجنا من النقبين لا حي مثلنا بآياتنا ترحي اللقاح المطافلا

قلت: هذا فيه نظر، فإن قولهم خرج القوم بآيتهم قد يراد به العلامة التي تجمعهم مثل الراية و اللواء، فإن العادة أن كل قوم لهم أمير تكون له آية يعرفون بها و فإذا أخرج الأمير آيتهم اجتمعوا إليه و لهذا سمى ذلك علما ، و العلم هي العلامة ، و الآية ، و يسمى راية ، لأنه يرى فروجهم بآيتهم أي بالعلم و الآية التي تجمعهم ، فيستدل به على خروجهم جميعهم ، فإن الأمير المطاع إذا خرج لم يتخلف أحد بخلاف ما إذا خرج بمسمض أمرائه ؛ و إلا فلفظ الآية هي العلامة ، و هدذا معلوم بالاضطرار من اللغة ، و الاشتراك في اللفظ لا يثبت بأمر محتمل ، قال : و الشالث أنها سميت آية لانها عجب ، و ذلك أن قارئها يستدل على مباينتها لكلام المخلوقين ، و هذا كما يقول فلان آية من الآيات ، أي عجب من العجائب ،

ذُكرُه ابن الإنبارَى .

قلت : هَذَا الْقُوْلِ هُو دَاخُلِ فِي مَّعْنِي كُونَهُا أَلَهُ مَرٍ . أَلَاتُ أَللهُ ، فان آيات الله كلها عجيبة خارجة عن قدرة البشر ، و عَمْنَا نُقَد يَشَبُّه بَهَا مَن مقدور البشر ، و القرآن كله عجيب تعجبت به الجن كما حكى عُنَّهم تعالى أنهم قالوا: ﴿ إِنَا سَمِعْنَا قُرآنًا عِجْبًا يُهْدَى إِلَى الرَّشَدَ فَآمْنَا بُهُ ، و لَن تَشْرَكُ بُرْبِنَا أحداً ٧٧ : ١ - ٢ ﴾ فانه كلام خارج عن المعهوّد من الكلام ، و هو كما فى الحديث : لا تنقضي عجائبه ، و لا يشبع منه العلماء ؛ و لا يخلق عن كثيرة الرد وكل آية لله خرجت عرب المعتاد فهو عجب كما قال تعمالي : ﴿ أَم حسبت أن أصحاب الكهف و الرقم كانوا من آياتنا عجبًا ﴾ فالآيات العلامات و الدلالة ، و منها ما يعرف مُعتاذ ، و منها خارج عن المالوف المعتاد ، و آيات القرآن من هذا الباب ، فالقرآن عجب لا لأن مسمى الآية هو مسمى العجب بل مسمى الآبة أعم ، و لهذا قال : ﴿ كَانُوا مِن آيَاتُنَا عجباً ﴾ و لكن لفظ الآمة قد يخص في العرف بما يحدثه الله ، و أنها غير المعتاد دائمًا ، كما قال النبي صلى الله عليـــه و سلم : « إن الشمس و القمر آيتان من آيات الله ، و إنهما لا تخسفان لموت أحد و لا لحياته ، ولكنهما آيتان من آيات الله يخوف بها عباده ، و قد قال تعالى : ﴿ و مَا مَنْعَنَّا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون ، و آتينا ثمود الناقة مبصرة فظلموا بها ، و ما نرسل بالآيات إلا تخويفا ﴾ و في الحديث الصحيح لما دخلت أسما على عائشة وهي في الصلاة فسألتها ، فقالت سبحان الله ، فقالت آية ، فأشارت أي نعم ، و تسمى صلاة الكسوف صلاة الأبات ، و هي

مشروعة فى أحد القولين فى مذهب أحمد فى جميع الآيات التى يحصل بها التخويف كانتشار الكواكب و الظلمة الشديدة ، و تصلى للزلزلة نص عليه كما جاء الأثر بذلك .

فهذه الآیات أخص من مطلق الآیات ، و قد قال تعالی : ﴿ وَمَا تَالِيهُ مِنْ آیة مِنْ آیات ربهم إلا کانوا عنها معرضین ﴾ و قال صلی الله علیه و سلم : « ثلاث آیات یتعلمهن : خیر له مر. ثلاث خلقات سمان ، ' .

. . . . . .

<sup>(</sup>١) النبوات ص ١٧٨ .

### سورة النور

٣: ٢٤ ﴿ الزانى لا ينكح إلا زانية أو مشركة ، و الزانية لا ينكحها الا زان أو مشرك و حرم ذلك على المؤمنين ﴾ .

فارن قيل: ما معنى قوله: ﴿ لا ينكحها إلا زان أو مشرك ﴾ ؟ قيل: المتزوج بها إن كان مسلما فهو زان، و إن لم يكن مسلما فهو كافر، فان كان مؤمنا بما جاء به الرسول من تحريم هذا و فعله فهو زان، و إن لم يكن مؤمنا بما جاء به الرسول فهو مشرك كا كانوا عليه فى الجاهلية، كانوا يتزوجون البغايا، يقول: فإن تزوجتم بهن كا كنتم تفعلون من غير كانوا يتزوجون البغايا، يقول: فإن تزوجتم بهن كا كنتم تفعلون من غير اعتقاد تحريم ذلك فأنتم مشركون، و إن اعتقدتم التحريم فأنتم زناة.

فارن قبل: فقد قال ﴿ الزاني لا ينكح الا زانية أو مشركة ﴾ ؟ قبل: هذا يدل على أن الزاني الذي لم يتب لا يجوز أن يتزوج عفيفة \_ كما هو إحدى الروايتين عن أحمد \_ فانه إذا يطأ هذه و هذه كما كان ، كان وطؤه لهذه من جنس وطئه لغيرها من الزواني ، و قد قال الشعبي : من زوج كريمته من فاجر فقد قطع رحمها ، و أيضاً فانه إذا كان يزني بنساء الناس كان هذا بما يدعو المرأة إلى أن تمكن منها غيره ، كما هو الواقع كثيراً ، فلم أر من يزني بنساء الناس أو ذكران فتحمل امرأته لغيره ، على أن تزني مقابلة على ذلك و مغالطة .

و أيضاً فإذا زبى بنساء الناس طلب الناس أن يزنو بنسائه ، كما هو الواقع ، فامرأة الزانى تصير زانية من وجوه كثيرة ، و استحلت ما حرمه الله كانت مشركة ، و إن لم تزن بفرجها زنت بعينها و غير ذلك ، فلا يكاد يعرف فى نساء الرجال الزناة المصرين على الزنا للذين لم يتوبوا منه المرأة سليمة سلامة تلمة ، و طبع المرأة يدعو اللي الرجال الأمجانب إذا رأت زوجها يذهب إلى النساء الأجانب، و تقد جاء فى الحديث : بروا آباء كم تبراً كم أبناء كم ، و عفوا تعف نساء كم .

فقوله: ﴿ النزاني لا ينكح إلا زانيسة ﴾ إما أن يراد أن نفس نكاحه و وطئه لها زنا أو أن ذلك يقضى إلى زناها ، و أما الزانية فنفس وطئها مع اصرارها على الزنا زنا .

مصباح ، المصباح فى زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب درى يكاد تربتها يضى و لو لم تمسسه نار ﴾ .

قال أبى بن كعب : مثل نوره فى قلب المؤمن ، و فى الترمذى عن أبى سعيد عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال : اتقوا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله ؛ ثم قرأ فى قوله : ﴿ إِن فى ذلك لآيات للتوسمين ﴾ ` .

و قال نفطویه فی قوله تعالی : ﴿ یکاد زیتها یضی و لو لم تمسسه نار ﴾ هو مثل ضربه الله نبیه یقول یکاد منظره یدل علی نبوته ، و إن لم یتل قرآنا ، کیا قال ابن رواحة رضی الله عنه :

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۹۲ . (۲) الجواب الصحیح ج ۳ ش ۸۲ .

لو لم يكن فيه آيات مبينة كانت بديهته تأتيك بالخبر ﴿

٣٦: ٣٤ – ٣٦ ﴿ فى بيوت أذن الله أن ترفع و يذكر فيها اسمه ، يسبح فيها بالغدو و الآصال ، رجال لا تلهيهم تجارة و لا بيسع عن ذكر الله ، و إقام الصلاة و إيتاء الزكاة ، يخافون يوما تتقلب فيــــه القلوب و الأبصار ﴾ .

الآية باتفاق الناس هي في المساجد ، كما قال : ﴿ فِي بيوت أَذِنَ الله أَن ترفع و يذكر فيها اسمه ؛ يسبح فيها بالغدو و الآصال ﴾ الآية ` .

عسبه الظمآن ماءاً ، حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ، و وجد الله عنده فوفاه حسابه الظمآن ماءاً ، حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ، و وجد الله عنده فوفاه حسابه و الله سريع الحساب ، أو كظلمات فى بحر لجى يغشاه موج من فوقه سحاب ، ظلمات بعضها فوق بعض ، إذا أخرج يده لم يكد يراها ، و من لم يجعل الله نورا فما له من نور ﴾ .

فالأول مثل الكفر الذى يحسب صاحبه أنه على حق ، و هو على باطل ، كمن زين له سوء عمله فرآه حسنا ، فانه لا يعلم و لا يعلم أنه لا يعلم ، فلهذا مثل بسراب بقيعة ، و التالى مثل الكفر الذى لا يعتقد شيئاً بل هو فى ظلمات بعضها فوق بعض ، من عظم جهله لم يكن معه اعتقاد أنه على حق ، بل لم يزل جاهلا ضالا فى ظلمات متراكمة أ .

ثم تكلم شيخ الاسلام في هــــذه الآية فقال : إنه ذكر سبحانه مثلين :

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٣٠٧ . (٢) منهاج السنة ج ٤ ص ٢٥ . (٣) الايمان ص ٢٥٥ .

أحدهما: مثل الكفر و الجهل المركب الذي يحسبه صاحبه موجودا و في الواقع يكون خيالا معدوما كالسراب، و أن القلب عطشان إلى الحق كعطش الجسد إلى الماء، فاذا طلب ما ظنه ماءاً وجده سرابا، و وجد الله عنده فوفاه حسابه و الله سريع الحساب، و هكذا تجد عامة هؤلاً الخارجين عن السنة و الجماعة .

و المثل الثانى: مثل الكفر و الجهل البسيط الذى لا يتبين فيمه صاحبه حقا، و لا يرى فيه هدى، و الكفر المركب مستلزم للبسيط، وكل كفر فلا بد فيه من جهل مركب.

فضرب الله سبحانه المثلين ليبين حال الاعتقاد الفاسد ، و يبين حال عدم معرفة الحق \_ و هو يشبه حال المغضوب عليهم و لا الضالين \_ حال المصمم على الباطل حتى يحل به العذاب ؛ و حال الضال لا يرى طريق الهدى .

فنسأل الله العظيم أن يثبتنا بالقول الثابت فى الحياة الدنيا و فى الأخرة و أن يرزقنا الاعتصام بالكتاب و السنة ' .

۱۹۶ - ۱۶ - ۱۶ ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يَزْجَى سَحَايًا ثُمْ يُؤْلِفَ بَيْسَهُ وَ مَنْ السَّاءُ مِنْ السَّاءُ وَيُصْرِفُهُ عَمْنَ يَشَاءُ ، يَكَادُ سَنَّا وَيُعْلَمُ مِنْ يَشَاءُ ، يَكَادُ سَنَّا وَيُعْلَمُ مِنْ يَشَاءُ ، يَكَادُ سَنَّا وَيُعْلَمُ مِنْ يَشَاءُ ، يَكُادُ سَنَّا وَيُعْلَمُ مِنْ يَشَاءُ ، يَكُولُ لَعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّهَا ، إِنْ فَي ذَلِكُ لَعْلَمْ وَالنَّهَا ، إِنْ فَي ذَلِكُ لَعْلَمْ لَا وَلَى الْأَبْصَارُ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) فتاوى ج ؛ ص ٧٥ .

و إزجاء السحاب سوقه ، و الودق المطر ، بين سبحانه خلقه للمطر ؛ و إنزاله على الأرض فإنة سبب الحباة فى الأرض ، فانه سبحانه جعل من الماء كل شيء حى .

ثم قال: ﴿ يقلب الله الليل و النهار ﴾ إذ تقليب الليل و النهار و النهار الحوال العالم بإنزال المطر الذي هو سبب خلق النبات و الحيوان والمعدن، و ذلك سبب تحويل الناس من حال إلى حال المتضمن رفع قوم و خفض آخرين ' .

۲۶ : ۵۰ ﴿ وعـــد الله الذين آمنوا منكم و عملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الأرض ، كما استخلف الذين من قبلهـــم ، و ليمكنن لهـم دينهم الذى ارتضى لهم ، و ليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا ، يعبدوننى و لا يشركون بى شيئاً ﴾ .

وكان كما أخبر، و روى الدارى عن أبى ابن كعب قال: لما قدم رسول الله صلى الله عليه و سلم و أصحابه المدينة و آواهم الانصار رمتها العرب عن قوس واحدة، وكانوا لا يبيتون إلا فى السلاح و لا يصبحون إلا فيه، فقالوا ترون أنا نعيش حتى نبيت مطمئنين لا نخاف إلا الله عز و جل فنزلت: ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم و عملوا الصالحات إلى آخر الآية ﴾ وكان كذلك استخلف الله المؤمنين فى الارض و مكن لهم دينهم فى مشارق الارض و مغاربها من عند الله مغاربها منهم فى مشارق الارض و مغاربها منهم المؤمنين فى الأرض و مغاربها منهم فى مشارق الارض و مغاربها منها و على المؤمنين فى الارض و مغاربها منهم فى مشارق الارض و مغاربها منها و على المؤمنين فى الارب

٢٤ : ٦٢ ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولُهُ ، وَ إِذَا كَانُوا

<sup>(</sup>۱) فتاوى ج ١ ص ٢٨٧ . (٢) الجواب الصحيح ج ٤ ص ١٢٧ .

معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه ﴾ .

دليل على أن الذهاب المذكور بدون استئذانه لا يجوز ، و أنه يجب أن لا يذهب حتى يستأذن ، فن ذهب و لم يستأذن كان قد ترك بعض ما يجب عليه من الايمان ، فلهذا نفى عنه الايمان ، فان حرف « إنما « تدل على إثبات المذكور و نفى غيره .

و من الأصوليين من يقول: « إن » للاثبات: و « ما » للنفى ، فاذا جمع بينهما دلت على النفى و الاثبات ، و ليس كذلك عند أهل العربية و من يتكلم فى ذلك يعلم ، فان « ما » هذه هى الكافة التى تدخل على إن و أخواتها فتكفها عن العمل ، لأنها إنما تعمل إذا اختصت بالجمل الاسمية ، فلما كفت بطل عملها و اختصاصها ، فصار يليها الجمل الفعلية و الاسميسة ، فتغير معناها و عملها جميعاً بانضام ما إليها ' .

و قيل لهم :

۲۶: ۳۶ ﴿ لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعا معضكم بعضا ﴾ فتقولون يا محمد ، بل قولوا : يا نبى الله : يا رسول الله ، و رسول فعول بمعنى مفعول أى مرسل ، فرسول الله الذى أرسله الله فكذلك نبى الله هو بمعنى مفعول ، أى منبأ الله الذى نبأه الله ، و هذا أجود من أن يقال : إنه بمعنى فاعل أى منبى ، فانه إذا نبأه الله فهو نبى الله ، سواء أنبأ بذلك غيره أو لم ينبئه ، فالذى صار به النبى نبيا أن ينبئه الله ، و هذا بما يبين ما امتاز به عن غيره : فانه إذا كان الذى ينبئه الله كما أن الرسول هو يبين ما امتاز به عن غيره : فانه إذا كان الذى ينبئه الله كما أن الرسول هو

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢٣ .

الذى يرسله الله فما نبأ الله حق وصدق ، ليس فيه كذب لا خطأ و لا عمداً ، و ما يوحيه الشيطان هو من إيحائه ، ليس من إنباء الله ، فالذى اصطفاه الله لا نبائه و جعله نبيا له كالذى اصطفاه لرسالته و جعله رسولا له ، فكما أن رسول الله لا يكون رسولا لغيره ، فلا يقبل أمر غير الله ، فكذلك نبى الله لا يكون نبيا لغير الله ، فلا يقبل إنباء أحد إلا إنباء ألم نبيا لغير الله ، فلا يقبل إنباء أحد إلا إنباء أله ، فلا يقبل إنباء أحد الله الله ، فلا يقبل إنباء أحد الله الله ، فلا يقبل أنباء أحد الله الله ، الله ، فلا يقبل أنباء أحد الله الله ، الله ، فلا يقبل أنباء أحد الله الله ، الله ، فلا يقبل أنباء أحد الله الله ، الله ، فلا يقبل أنباء أحد الله الله ، الله ، فلا يقبل أنباء أحد الله الله ، اله ، الله ، اله

ថា ស្ ស្ ស្ ស់ ស

### سورة الفرقان

70 : ٦٥ – ٦٩ ﴿ و الذين لا يدعون مع الله إلها آخر ، و لا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق و لا يزنون ، و من يفعل ذلك يلق أثاما يضاعف له العذاب يوم القيامة و يخلد فيه مهانا ﴾ .

فتوعد على مجموع أفعال ، وكل فعل منها محرم ، و ذلك لار ترتيب الذم على المجموع يقتضى أن كل واحد له تأثير فى الذم ، و لوكان بعضهم مباحا ، لم يكن له تأثير فى الذم و الحرام ، لا يتوكد بانضام المباح المخصص إليه ' .

فى الصحيحين عن عبد الله بن مسعود ، قال : قلت يا رسول الله أى الذنب أعظم ؟ قال : أن تجعل لله ندا و هو خلقك ، قلت : ثم أى ؟

<sup>(</sup>۱) النبوات ص ۱۹۲ . (۲) فتاوی ج ۱ ص ۱۷۶ .

قال : ثم أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك ؛ قلت : ثم أى ؟ قال : ثم أن تزنى بحليلة جارك ، فأنزل الله تعالى : ﴿ و الذين لا يدعون مع الله إلها آخر \_ إلى \_ فإنه يتوب إلى الله متابا ﴾ ' .

٠٠ : ٧٧ ﴿ و الذين لا يشهدون الزور ﴾ .

قال مجاهد: أعياد المشركين ، وكذلك قال الربيع بن أنس ، وقال القاضى أبو يعلى : مسألة فى النهى حضور أعياد المشركين ، و روى الشيخ الأصبهانى باسناده فى شروط أهل الذمة عرب الضحاك : ﴿ و الذين لا يشهدون الزور ﴾ كلام المشركين ، و روى باسناده عن ابن سلام عن عمرو بن مرة ﴿ و الذين لا يشهدون الزور ﴾ لا يماكثون أهـــل الشرك على شركهم و لا يخالطونهم " .

۷۳: ۲٥ ﴿ و الذين إذا ذكروا بآيات ربهـم لم يخروا عليها صما
 و عميانا ﴾ .

قال ابن قتيبة : لم يتغافلوا عنها ، فكا نهم صم لم يسمعوها عمن لم يروها ، و قال غيره من أهل اللغة : لم يبقوا على حالهم الأولى كا نهم لم يسمعوا و لم يروا و ان لم يكونوا خروا حقيقة ، تقول العرب : شتمت فلانا فقام يبكى و قعد يندب و أقبل يعتذر و ظل يفتخر ، و إن لم يكن قام و لا قعد .

قلت : فى ذكره سبحانه لفظ « الخرور » دون غيره حكمة فانهم لو خروا وكانوًا صما و عميانا لم يكن ذلك ممدوحا بل معيبا ، فكسيف إذا

۱۷ الایمان ص ۹۰ . (۲) بجموع الفتاوی ج ۲ ص ۷۷ .

كانوا صما و عميانا بلا خرور ، فلا بد من شيئين : من الحزور و السجود ، و لا بد من السمع و البصر لما فى آيانه من النور و الهدى و البيان ' . ٢٥ ﴿ قل ما يعبأ بكم ربى لو لا دعا كم ﴾ .

قيل: لو لا دعاءكم إياه، وقيل: لو لا دعاءه إياكم، فان المصدر يضاف إلى الفاعل تارة و إلى المفعول تارة، و لكن إضافته إلى الفاعل أقوى، لأنه لا بد له من فاعل، فلهذا كان هذا أقوى القولين، أى ما يعبأ بكم لو لا أنكم تدعونه فتعبدونه: و تسألونه، ﴿ فقد كذبتم فسوف يكون لزاما ﴾ أى عذاب لازم للكذبين ٢٠

. . . . . . .

<sup>(</sup>۱) بحوع الفتاوي ج ۲۳ ص ۱۲۸ ، (۲) نتاوي ج ۱۰ مس ۲۳۸ ،



### سورة الشعراء

1.۲۱ عنود ابليس فكبكبوا فيها هم و الغاوون ، و جنود ابليس أجمعون ، قالوا و هم فيها يختصمون ، تالله إن كنا لني ضلال مبين ، إذ نسويكم برب العالمين ، و ما أضلنا إلا المجرمون ، فما لنا من شافعين ، و لا صديق حميم ، فلو أن لنا كرة فنكون من المؤمنين ﴾ .

و قوله: ﴿ نسويكم ﴾ لم يريدوا به أنهم جعلوهم مساوين لله من كل وجه ، فإن هذا لم يقله أحد من بنى آدم ، و لا نقل عن قوم قط مر الكفار أنهم قالوا: إن هذا العالم له خالقان متماثلان حتى المجوس القائلين بالاصلين : النور و الخللة ، متفقون على أن النور خير يستحق أن يعبد و يحمد ، و أن الظلمة عدثة أو قديمة ؟ على قولين : و بكل حال لم يجعلوها مثل النور من الظلمة محدثة أو قديمة ؟ على قولين : و بكل حال لم يجعلوها مثل النور من كل وجه ، وكذلك مشركو العرب كانوا متفقين على أن أربابهم لم تشارك كل وجه ، وكذلك مشركو العرب كانوا متفقين على أن أربابهم لم تشارك الساوات و الأرض ، بل كانوا مقرين بأن الله وحده خلق الساوات و الأرض و ما بينهما ، كما أخبر الله عنهم بذلك في غير آية ، كقوله تعالى : ﴿ و لئن سألتهم مر خلق الساوات و الأرض و سخر الشمس و القمر ليقولن الله ؛ فأني يؤفكون ، الله يبسط الرزق لمن يشاء من عاده و يقدر له ، إن الله بكل شيء عليم ، و لئن سألتهم من نزل من عاده و يقدر له ، إن الله بكل شيء عليم ، و لئن سألتهم من نزل من

الساء ماء أفاحيا به الارض من بعد موتها ليقولن الله ، قل الحمد لله ، بل أكثرهم لا يعقلون ٢٩: ٦١ – ٦٣ ﴾ و قال تعالى : ﴿ و لئن سألتهم من خلق السهاوات و الارض ليقولن الله ، خلقهن العزيز العليم الذى جعل لكم الارض مهدا ، وجعل لكم فيها سبلا ، لعلكم تهتدون ، و الذى نزل من السهاء ماء أ بقدر فأنشرنا به بلدة ميتا ؛ كذلك تخرجون ، و الذى خلق الازواج كلها و جعل لهم من الفلك و الانعام ما تركبون لتستووا على ظهوره ، ثم تذكروا نعمة ربكم ، إذا استويتم عليه ، و تقولوا سبحان الذى سخر لنا هذا و ما كنا له مقرنين ، و إنا إلى ربنا لمنقلبون ٢٤ : ١١ ﴾ .

و هذه الصفات من كلام الله ليست من تمام جوابهم ، و قال تعالى : 

﴿ قل لمن الأرض و من فيها إن كنتم تعلمون ، سيقولن لله ، قل ، أفلا 
تذكرون ، قل من رب الساءات السبع و رب العرش العظيم ، سيقولون 
الله ، الآيات ٢٣ : ٨٤ – ٨٧ ﴾ و قال تعالى : ﴿ قل أ رأيتكم إن أناكم 
عذاب الله أو أتتكم الساعة ، أغير الله تدعون إن كنتم صادقين ، بل إياه 
تدعون فيكشف ما تدعون إليه ، إن شاء و تنسون ما تشركون ٦ : ٠٤ – 
١٤ ﴾ وكذلك قوله : ﴿ آلله خير أم ما يشركون ، أم من خاق الساوات 
و الأرض و أنزل لكم من الساء ماءاً فأنبتنا به حدائق ذات بهجة ، ماكان 
لكم أن تنبتوا شجرها ، أ إله مع الله ، بل هم قوم يعدلون ، أم من جعل 
الأرض قرارا و جعل خلالها أنهارا ، و جعل لها رواسي ، و جعل بين 
المحرين حاجزا ، أ إله مع الله ، ٢٠ ، ٥ – ٦١ ﴾ أي إله مع الله فعل

هذا ؟ و هذا استفهام إنكار ، و هم مقرون بأنه لم يفعل هذا إله آخر مع الله .

و من قال من المفسرين : إن المراد : هل مع الله إله آخر ؟ فقد غلط ، فانهم كانوا يجعلون مع الله آلهـــة أخرى ، كما قال تعالى : ﴿ أَ إِنَّكُمْ لتشهدون أن مع الله آلهة أخرى ، قل لا أشهد ٦ : ١٩ ﴾ و قال تعـالى عنهم : ﴿ أَ جعل الآلِمَةُ إِلَمَا وِاحدا ، إِن هـــذا لشيء عجاب ٣٨ : ٥ ﴾ وكانوا معترفين بأن آلهتهم لم تشارك الله في خلق السهاوات و الأرض، و لا خلق شيء ، بل يتخذونهم شفعا و وسائط : كما قال تعالى : ﴿ ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم و لا ينفعهم ، و يقولون هؤلاً مشفعانا عند الله ١٨:١٠ ﴾ و قال عن صاحب يسن : ﴿ و ما لي لا أعبـد الذي فطرني و إليه ترجعون ؛ أ أتخذ من دونه آلهة ، إن يردن الرحمن بضر لا تغن عني شفاعتهم شيئاً و لا ينقذون ٣٦ : ٢٢ \_ ٣٦ ﴾ و قال تعمالي : ﴿ و أنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ، ليس لهم من دونه ولى و لا شفيع ٦: ١٥ ﴾ و قال تعـالى : ﴿ الله الذي خلق الساوات و الأرض و ما بينهما فى ستة أيام ثم استوى على العرش ؛ ما لـكم من دونه من ولى و لا شفيع ، أ فلا تتذكرون ٣٢ : ٤ ﴾ و قال ﴿ قل ادعوا الذين زعمتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة في الساوات و لا في الارض ، و ما لهم فيها من شرك، و ما لهم فيها من ظهير، و لا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ٣٤ : ٢٢ ـ ٢٣ ﴾ فنني عما سواه كل ما يتعلق به المشركون ، فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط من المـلك ، أو يكون عونا لله ، و لم يبق إلا الشفاعة ، فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب كما قال تعالى : ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ٢ : ٢٥٥ ﴾ و قال تعالى عرب الملائكة : ﴿ و لا يشفعون إلا لمن ارتضى ٢١ : ٢٨ ﴾ و قال ﴿ و كم من ملك في الساوات لا تغني شفاعتهم شيئاً ، إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشا و يرضى ٥٣ : ٢٦ ﴾ ' .

٢٦ : ١٩٦ ﴿ وَ إِنَّهُ لَقَى زَبِّرِ الْأُولَيْنِ ﴾ .

77: 771 – 777 ﴿ هل أنبـــُـكم على من تنزل الشياطين ، تنزل على كل أفاك أثيم ، يلقون السمع و أكثرهم كاذبون ﴾ .

- 777 -

الأفاك الكذاب و الأثيم الفاجر ` .

بين سبحانه أن الشيطان إنما ينزل على من يناسبه ليحصل به غرضه

<sup>(</sup>۱) الایمان ص ۹۶، (۲) فتادی ج ۱ ص ۲۲۹.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج ۽ ص ٢٧ .

فإن الشيطان يقصد الشر، و هو الكذب و الفجور، لا لقصد الصدق و العدل، فلا يقترن إلا بمن فيه كذب و فجور، إما عمداً و اما خطأ، فإن الخطأ فى الدين من الشيطان أيضاً، كما قال ابن مسعود رضى الله عنه لما سئل عن مسألة: أقول فبها برائى، فان يكن صوابا فمن الله، و إن يكن خطأ فمني و من الشيطان، و الله و رسوله بريئان منه '.

000000

### سورة النمل

۸: ۲۷ ﴿ فلما جا ها نودی أن بورك من فی النار و من حولها ﴾ قال ابن عباس : ذلك النار ، قال الله من فی النور ، و نودی أن بورك من فی النور .

حدثنا على بن الحسين ، ثنا محمد بن حمزة ، ثنا على بن الحسين بن واقد عن أبيه عن يزيد النحوى أن عكرمة حدثى عن ابن عباس ﴿ أَن بُوركُ مَن فَى النَّارِ ﴾ قال: ذلك النار نوره .

﴿ وَ مَنْ حُولُمًا ﴾ أي بورك من في النور و من حول النور .

وكذلك روى باسناده من تفسير عطية عن ابن عباس: ﴿ فلما

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٨٥ .

جامها نودی أن بورك من فی النار ﴾ يعنی نفسه ، قال : كان نور رب العالمین فی الشجرة و من حولها .

ثنا ابراهیم بن سعید الجوهری، ثنا معاویة عن شیبان عن عکرمة ﴿ أَنْ بُورِكُ مِنْ فِي النَّارِ ﴾ قال: كان الله في نوره .

حدثنا أبو زرعة ، ثنا أبو شيبة ، ثنا على بن جعفر المدائبي ، عن ورقاء ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيـد بن جبير : ﴿ أَنْ بُورِكُ مِنْ فَى النَّارِ ﴾ قال ناداه ، و هو في النور .

حدثنا على بن الحسين المنجانى ، ثنا سعيد بن أبى مريم ، ثنا مفضل بن أبى فضالة ، حدثنى ابن ضمرة : ﴿ فلسا جاءها نودى أن بورك من فى النار و من حولها ﴾ قال إن موسى كان على شاطى و الوادى \_ إلى أن قال \_ فلما قام أبصر النار فسار إليها ﴿ فلما أناها نودى أن بورك من فى النار ﴾ قال : إنها لم تكن نارا و لكن كان نور الله ؛ و هو الذى كان فى ذلك النور ، و إنما كان ذلك النور منه ، و موسى حوله .

حدثنا أبو سعيد بن يحيى بن سعيد القطان ، ثنا مكى بن ابراهيم ؛ ثنا موسى بن عبيدة عن محمد بن كعب فى قوله عز و جل ﴿ أن بورك من فى النار و من حولها ﴾ قال النار نور الرحيم ، قال : ضوء من الله تعالى ، و منحولها موسى و الملائكة .

و روى باسناده عن ابن عباس ﴿ و من حولها ﴾ قال : الملائكة . قال و روى عن عكرمة و الحسين و سعيد بن جبير و قتــادة مثل ذلك . و روى عن السدى وحده ﴿ أَن بِوركُ مَن فَى النَّـارِ ﴾ قال كان فى النار ملائكة .

و فى صحيح مسلم عن أبى عبيدة عرف أبى موسى ، قال : قام فينا رسول الله صلى الله عليه و سلم بأربع كلمات فقال : إن الله لا ينام و لا ينبغى له أن ينام ، يخفض القسط و يرفعه ، و يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار ، و عمل النهار قبل عمل الليل : حجابه النور أو النار لو كشفه لاحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه ثم قرأ أبو عبيدة : ﴿ أَنْ بُورِكُ مِنْ فِي النّارِ ﴾ .

و ذكر من تفسير الوالبي عن ابن عبـاس : ﴿ أَن بورك من في النار ﴾ يقول قدس .

و عن مجاهد : ﴿ أَن بورك من فى النار ﴾ بوركت النار ، كذلك يقول ابن عباس ' .

٧٧ : ٨٩ ﴿ من جاء بالحسنة فله خير منها ﴾ الآبة .

المشهور عن السلف أن الحسنة : لا إله إلا الله ، وأن السيئة الشرك و عن السدى قال : ذلك عند الحساب أعنى بدل كل حسنة عشر سيئات ، فإن بقيت سيئة واحدة فجزاءه النار ، إلا أن يغفر الله له .

قلت: تضعيف الحسنة إلى عشر و إلى سبع مأة ثابت فى الصحاح، و أن السيئة مثلها، و أن الهم بالحسنة حسنة، و الهم بالسيئة لا يكتب. فأهل القول الأول قالوه لأن أعمال البر داخلة فى التوحيد، فإن

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث النزول ص ۱۱۵.

عبادة الله بما أمر به كما قال : ﴿ بلى من أسلم وجهـــه لله و هو محسن ﴾ الآية ، و قال تعالى : ﴿ أَ لَمْ تَرَكَيْفَ ضَرِبِ اللهِ مَثْلًا كُلَّمَةً طَيْبَةً ﴾ الآية ،

فالكلمة الطيبة التوحيد، وهي كالشجرة، والأعمال ثمارها في كل وقت، وكذلك السيئة، هي العمل لغير الله، وهمذا هو الشرك، فإن الانسان حارث همام لا بدله من عمل، ولا بدله من مقصود يعمل لأجله، وإن عمل لله و لغيره فهو شرك.

و الذنوب من الشرك فانها طاعة للشيطان ، قال : ﴿ إِن كفرت عا أَشركتمون من قبل ﴾ الآية ، و قال : ﴿ أَ لَمْ أَعهد إِلِيكُمْ يَا بَي آدم أَن لا تعبدوا الشيطان ﴾ الآية ، و في الحديث : « و شر الشيطان و شركه » لكن إذا كان موحدا و فعل بعض الذنوب نقص توحيده ، كما قال : « لا يزني الزاني » الخ و من ليس بمؤمن فليس بمخلص ، و في الحديث « تعس عبد الدينار » الخ و حديث أبي بكر : « قل اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك شيئاً و أنا أعلم » الخ لكن إذا لم يعدل بالله غيره فيحبه مثل حب الله ، بل الله أحب إليه و أخوف عنده ، و أرجى من كل مخلوق ؛ فقد خلص من الشرك الأكبر الله .

----

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج ۱۵ ص ٤٤١ .

#### سورة القصص

# ٢٨: ٢٨ ﴿ يَا أَبِتَ اسْتَأْجُرُهُ ﴾

أريد به صاحب مدين الذي تزوج موسى ابنته ، و ليس هو شعيبا كما يظنه بعض الغالطين ، بل علماء المسلمين من أهل السلف و أهل الكتاب يعرفون أنه ليس شعيبا كما قد بسط في موضع آخر ' .

\* \* \* \* \* \*

## سورة العنكبوت

۲۹: ٥٥ ﴿ إِن الصلاة تنهى عن الفحشا. و المنكر، و لذكر الله
 أكبر ﴾ .

أى ذكر الله الذى فى الصلاة أكبر من كونها تنهى عن الفحشاء و المنكر، و ليس المراد أن ذكر الله خارج الصلاة أفضل من الصلاة و ما فيها من ذكر الله، فان هذا خلاف الاجماع، و لما كان ذكر الله هو

<sup>(</sup>۱) بحوع الفتاوى ج ۲۰ ص ۲۹ .

مقصود الصلاة قال أبو الدردا ما دمت تذكر الله فأنت في صلاة و لو كنت في السوق ' .

٢٩ : ٢٦ ﴿ و لا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن إلا الذين ظلموا ﴾ .

فالظالم يؤمر بجداله بالتي هي أحسن ، فمن كان ظالما مستحقا للقتال غير طالب للعلم و الدين فهو من هؤ آلاء الظالمين الذين لا يجادلون بالتي هي أحسن ، بخلاف من طلب العلم و الدين و لم يظهر منه ظلم سواء كان قصده الاسترشاد ؛ أو كان يظن أنه على خلق يقصد نصر ما يظنه حقا ، و من كان قصده العناد يعلم أنه على باطل و يجادل عليه فهذا لم يؤمر بمجادلته بالتي هي أحسن ، لكن قد نجادله بطرق أخرى نبين فيها عناده و ظلمه و جهله جزاء له بموجب عمله .

۱۹ : ۱۹ ﴿ أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتــلى عليهـــم إن فى ذلك لرحمة و ذكرى لقوم يؤمنون ﴾ .

و القرآن أصل كالتوراة ، و إن كان أعظم منها ، و لهذا كان علماء النصارى يقرنون بين موسى و محمد صلى الله عليهما و سلم كما قال النجاشى ملك النصارى لما سمع القرآن : إن هذا و الذى جاء به موسى ليخرج من مشكاة واحدة ، وكذلك قال ورقة بن نوفل و هو مر أحبار نصارى العرب لما سمع كلام النبي صلى الله عليه و سلم ، فقال إنه يأتيك الناموس الذى يأتى موسى ، يا ليتنى فيها جزعا حين يخرجك قومك ، فقال النبي صلى الذى يأتى موسى ، يا ليتنى فيها جزعا حين يخرجك قومك ، فقال النبي صلى

**5** B 6 D 6 Q

<sup>(</sup>١) الجواب الصعيع ج ١ ص ٢٥٠ .



### سورة السجدة

١٧: ٣٢ ﴿ فلا تعلم نفس ما أخنى لهم من قرة أعين ﴾ .
 و فى الحديث الصحيح يقول الله تعالى : أعددت لعبادى الصالحين ما
 لا عين رأت و لا أذن سمعت و لا خطــر على قلب بشر ، ذخر إبله ما
 طلعتم عليه ، اقرأوا إن ششتم ﴿ فلا تعلم نفس ما أخنى لهم من قرة أعين
 جزاه بما كانوا يعملون ﴾ ' . ا

\*\*\*\*

### سورة الآحزاب

٣٣: ٩ ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نَعْمَةُ اللّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جَنُودُ؛ فأرسلنا عليهم ريحاً وجنودا لم تروها، وكان الله بما تعملون بصيراً ﴾ قال مجاهد: يعنى ريح الصبا، أرسلت على الاحزاب يوم الحندق حتى كفات قدورها على أفواهها، و نزعت فساطيطهم حتى أظعنتهم ﴿ و جنود لم تروها ﴾ يعنى الملائكة .

<sup>(</sup>١) النبوات ص ٩٧ .

و فى صحيح مسلم عن ابن عباس عن النبى صلى الله عليه و سلم قال: نصرت بالصبا، و أهلكت عاد بالدبور، و فى المغازى و السير و التفسير قصة الاحزاب وكيف أرسلت عليهم الريح و الملائكة و انهزموا بغير قتال معروف ' .

٣٣: ٣٣ ﴿ و لا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى ﴾ .

فإن ذلك ذم للتبرج، و ذم لحال الجاهلية الأولى، و ذلك يقتضى المنع من مشابهتهم فى الجملة، و منه قوله صلى الله عليه و سلم لأبى ذر رضى الله عنه لما عير رجلا بأمه: إنك امر، فيك جاهلية، فأنه ذم لذلك الحلق و الأخلاق الجاهلية التي لم يحى، بها الاسلام، و منه قوله تعالى: ﴿ إذ جعل الذين كفروا فى قلوبهم الحمية حمية الجاهلية، فأنزل الله سكينته على رسوله و على المؤمنين ٤٨: ٢٦ ﴾ فإن إضافة الحمية إلى الجاهلية يقتضى ذمها، فما كان من أخلاقهم و أفعالهم فهو كذلك ' .

\* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ١٦٩ ١٠ (٢) انتضا الصراط السنقيم ص ٦٩٠٠

#### سورة سبا

٣٤ : ٣٢ ﴿ و لا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ، حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ما ذا قال ربكم قالوا الحق ، و هو العلى الكبير ﴾ .

و قد جاءت الأحاديث الصحيحة و الآثار عن الصحابة و التــابعين تخبر بما يوافق تفسير تفسير هذه الآية مر. حال الملائكة مع الله ، كما وصفهم تعالى في الآية الأخرى ، فقال : ﴿ بل عباد مكرمون ، لا يسبقونه و البخاري و غيرهما عن ابن عبينة عن عمرو بن دبنـــار عن عكرمة عن أبي هريرة يبلغ به النبي صلى الله عليـه و سلم قال : إن الله إذا قضى الأمر في السهاء جرت الملائكة بأجنحتها خضعانا لقوله ، كأنه سلسلة على صفوان ، ﴿ فَإِذَا فَرَعَ عَنَ قَلُوبُهِــم قَالُوا مَا ذَا قَالَ رَبِّكُم ، قَالُوا الْحَق ، و هو العلى الكبير ﴾ فيسمعها مسترقو السمع ، و هم هكذا ، و وصف سفيان بيده فأقامها منحرفة ، فربما أدرك الشهاب المسترق قبل أن يرمى بها ( إلى صاحبه ) فیحرقه و ربما لم یدرکه ، فیرمی بها إلی الذی یلیه ، ثم یلقیها إلی الذي يليه ، ثم يلقيها إلى الأرض، فتلقى على لسان الساحر أو لسان الكاهن فيكذب عليها مأة كذبة ، فيقولون : قـد أخبر يوم كذا ، وكذا بكـــذا وكذا ، فوجدناه حقا للكلمة التي سمعت من الساء .

وفى الحديث الصحيح الذى رواه مسلم و غيره ، عن الزهرى ، عن على بن الحسين عن عبد الله بن عباس حدثى رجل من الأنصار أنهم بيناهم جلوس ليلة مع رسول الله صلى الله عليه و سلم : ما كنتم تقولون لهذا فى الجاهلية ؟ لهم رسول الله صلى الله عليه و سلم : ما كنتم تقولون لهذا فى الجاهلية ؟ قالوا كنا نقول : ولد عظيم ، أو مات عظيم ، قال فانه لا يرمى بها لموت أحد و لا لحياته ، و لكن ربنا تبارك و تعالى إذا قضى أمراً سبحه حملة العرش ، ثم سبحه أهل الساء الذين يلونهم حتى يبلغ التسبيح أهل الساء الدنيا ، ثم يقول الذين يلون العرش لحملة العرش : ما ذا قال ربكم ؟ قالوا الحق ، و هو العلى الكبير ، فيقولون كذا وكذا ، فيخبر أهمل الساء الدنيا ، فتخطف الجرف السمع بعضا حتى يبلغ الخبر أهل الساء الدنيا ، فتخطف الجرف السمع فيلقونه إلى أوليا هم فيرمون ، فما جا وا به على وجهه فيلقونه إلى أوليا هم فيرمون ، فما جا وا به على وجهه فيلقونه إلى أوليا هم فيرمون ، فما جا وا به على وجهه فهو الحق ؛ و لكنهم يتصرفون فيه و يزيدون .

وكذلك في الحديث الآخر المعروف من رواية نعيم بن حماد ، عن الوليد بن مسلم ، عن عبد الرحمن بن زيد ، عن عبد الله بن أبي زكريا ، عن رجاء بن حيوة ، عن النواس بن سمعان قال : قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : إذا أراد الله أن يوحى بأمره تكلم بالوحى ، فاذا تكلم أخذت السهاوات منه رجفة \_ أو قال رعدة \_ شديدة من خوف الله ، فاذا سمع بذلك أهل السهاوات صعقوا و خروا لله سجداً ، فيكون أول من يرفع رأسه جبريل ، فيكلمه الله من وحيه بما أراد فيمضى به جبريل على الملائكة رأسه جبريل ، فيكلمه الله ملائكتها ما ذا قال ربنا يا جبريل ؟ فيقول : قال الحق كلما مر بساء سأله ملائكتها ما ذا قال ربنا يا جبريل ؟ فيقول : قال الحق

و هو العلى الكبير ، فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل ، فينتهى جبريل بالوحى إلى حيث أمر الله من السماء و الأرض ، و قد رواه ابن أبي حاتم و الطبرى و غيرهما .

و قوله: ﴿ فزع عن قلوبهــم ﴾ أى أزال عنها الفزع ، وكذلك قال غير واحد من السلف « جلى عن قلوبهم » و هذا كما يقــال: « قرد البعير » إذا أزال عنه القراد ، و يقال تخرج ، و تحوب ، و تأثم و تحنث ، إذا أزال عنه الحرج و الحوت و الاثم و الحنث .

و روى ابن أبى حاتم: ثنا الحسن بن محمد الواسطى ، ثنا يزيد بن هارون ؛ عن شريك ، عن يزيد بن أبى زياد ، عن مقسم عن ابن عباس فى قوله: ﴿ حتى إذا فزع عن قلوبهم ﴾ قال : كان إذا نزل الوحى كان صوته كوقع الحديد على الصفوان ، قال : فيصعق أهل السها ، حتى إذا فزع عن قلوبهم ما ذا قال ربكم ، قالت الرسل : الحق و هو العلى الكبير ، و قال الحارث الدمشق : ثنا أبى ، عن . . . عن جعفر بن أبى المغيرة : عن سعيد بن جبير ، عن ابن عباس : ﴿ حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ما ذا قال ربكم ؟ ﴾ قال : تنزل الأمر إلى السها الدنيا ، له وقعة قالوا ما ذا قال ربكم ؟ ﴾ قال : تنزل الأمر إلى السها الدنيا ، له وقعة ما ذا قال ربكم ؟ به قال : تنزل الأمر إلى السها الدنيا ، له وقعة ما ذا قال ربكم ، ثم يرجعون إلى أنفسهم فيقولون : الحق ، و هو العلى الكبير .

و يروى من تفسير عطية عن ابن عباس : ﴿ حتى إذا فزع عرب قلوبهم \_ الآية ﴾ قال : لما أوحى الله إلى محمـــد دعا الرسول من الملائكة

ليبعثه بالوحى سمعت الملائكة صوت الجبار يتكلم بالوحى ، فلما كشف عن قلوبهم سألوا عما قال الله ، فقالوا : الحق ، و علموا أن الله لا يقول إلا حقا ، و أنه منجزه ، قال ابن عباس : و صوت الوحى كصوت الحديد على الصفا ، فلما سمعوه خروا سجداً ، فلما رفعوا رؤسهم قالوا : ما ذا قال ربكم قالوا : الحق ، و هو العلى الكبير .

و باسناده من تفسير قتادة رواية عبد الرزاق ، عن معمر ، عنه : ﴿ حتى إذا فزع عن قلوبهم ﴾ قال : لما كانت الفترة التي كان بين عيسى و محمد صلى الله عليهما و سلم ، فنزل الوحى مثل صوت الحديد ، فأفزع الملائكة ذلك ، فقال الله : حتى إذا فزع عن قلوبهم \_ يقول حتى إذا جلى عن قلوبهم \_ قالوا : ما ذا قال ربكم قالوا الحق ، و هو العلى الكبير .

و يروى باسناده من تفسير الوالبي عن ابن عباس ﴿ فرع عن قلوبهـم ﴾ قال : « جلى عن قلوبهـم » قال : و روى عن ابن عمرو أبي عبد الرحمن السلمي و الشعبي و و الضحاك و الحسن و ابراهيم النخمي و قتادة مثل ذلك .

و قد زوى أحمد و غيره عن أبى معاويه ، أو عبد الرحمن ، عن الأعمش ، عن مسلم عن مسروق ، عن عبد الله بن مسعود قال : إذا تكلم الله بالوحى سمع أهل الساء صوته كجر السلسلة على الصفا ، فيصعقون لذلك و يخرون سجداً ، فإذا علموا أنه وحى فزع عن قلوبهم \_ قال : فيرد إليهم \_ فينادى أهل الساوات بعضهم بعضا ؛ ما ذا قال ربكم ؟ قالوا : الحق : وهو العلى الكبير ، و قد رواه أبو داؤد فى سند مرفوعا إلى النبي صلى الله

عليه و سلم ` .

\* 0 8 8 8 8

### سورة فاطر

من الله المناك بالحق بشيراً و نذيراً ، و إن من أمة إلا خلا فيها نذير ، و إن يكذبوك فقد كذب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات و بالزبر و بالكتاب المنير ﴾ .

أخبر أنه ليس أمة من الأمم إلا خلا فيها ندير ، كما قال : ﴿ وَلَقَدُ بِيْنَا فَى كُلُ أُمَّةً رَسُولًا أَنْ اعْبِدُوا اللَّهِ وَ اجْتَبُوا الطَّاغُوت ، فَمَنْهُم مِنْ هَذِي اللهِ ، وَمَنْهُم مِنْ حَقَّت عَلَيْهِ الضَّلَالَة ، فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ١٦ : ٣٦ ﴾ .

ثم أخبر أن الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات و بالزبر و بالكتاب المنير و هذا من عطف الخاص على العام لاختصاصه بوصف يختص به ، كقوله ﴿ و ملائكته و جبريل و ميكال ﴾ فإن الزبر من البينات و الكتاب المنير من الزبر ، و هو كقوله : ﴿ و من الناس من يجادل في الله بغير علم و لا هدى و لا كتاب منير ﴾ فإن الهدى من العلم

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ص ٣٤٠ .

و الكتاب المنير من الهدى، و بين أنه أخذ الذين كفروا بربهم، و هـذا أنزله ليبين عاقبة المكذبين، و لهذا بنى الفعل للفاعل، فقال: ﴿ فقد كذب الذين من قبلهم ﴾ و هذه السورة مكية ١٠.

٣٥: ٣٥ ﴿ ثُمَ أُورِثُنَا الكتابِ الذينِ اصطفينا من عبادنا ، فمنهم ظالم لنفسه ، و منهم مقتصد ؛ و منهـم سابق بالخيرات بايذن الله ، و ذلك هو الفضل الكبير ﴾ .

فالمسلم الذي لم يقم بواجب الايمان هو الظالم لنفسه ، و المقتصد هو المؤمن المطلق الذي أدى الواجب و ترك المحرم ، و السابق بالحيرات هو المحسن الذي عبد الله كأنه يراه ٢ .

0 0 0 0 0 0

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ع ع ص ٢٥١ ، (٢) الايمان ص ١٠٥٠ ،

#### سورة يسن

٣٦: ٠٠ ﴿ و لا الليل سابق النهار ﴾ .

أى لا يتقدم عليه بحيث يكون بينهما انفصال، بلكل منهما متصل بالآخر ' .

٣٦: ٣٦ ﴿ أَلَمْ أَعهد إليكم يا بنى آدم أن لا تعبدوا الشيطان ﴾ •
 و إنما كانت عبادتهم الشيطان أنهم أطاعوه فى دينهم ٢ •

\*00000

#### سورة الصافات

۲۲ : ۲۷ – ۲۶ ﴿ احشروا الذين ظلموا و أزواجهـــم و ما كانوا يعبدون من دون الله ، فاهدوهم إلى صراط الجحيم ، و قفوهم إنهم مسئولون ﴾

۲ - ﴿ فاهدوهم ﴾ قال ابن عباس: ولوهم، و قال الضحاك مثله،
 و قال ابن كيسان: قدموهم، و المعنى قودوهم كما يقود الهوادى لمن يهديه،
 و لهذا تسمى الاعناق الهوادى، لانها تقود سائر البدن، و يسمى أوائل

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٣ ص ١٨١ . (٢) الايمان ص ٢٤٩ .

الوحش الهوادي ً .

١ ـ قوله : ﴿ أَزُواجِهِم ﴾ قال عمر بن الخطاب : و نظرائهـــم ، و هذا ثابت عن عمر و روى ذلك عنه مرفوعاً ، وكذلك قال ابن عباس: و أشباههم ، وكذلك قال قتادة و الكلبي : كل من عمل بمثل عملهم ، فأهل الحمر مع أهل الحمر، وأهل الزيا مع أهل الزيا، وعن الضحاك ومقاتل: ﴿ وَ إِذَا النَّفُوسِ زُوجَتَ ﴾ قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه : الفاجر مع الفاجر ، و الصالح مع الصالح ، قال ابن عباس : و ذلك حين يكون الناس أزواجا ثلاثة، و قال الحسن و قتادة : الحق كل امرأ لشيعتـــه ، اليهود مع اليهود، و النصراني مع النصراني، و قال الربيع بن خيثم يحشر المرأ مع صاحب عمله، و هذا كما ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه و سلم لما قيل له : الرجل يحب القوم و لما يلحق بهـم ، قال : م المرأ مع من أحب » و قال : « الأزواج جنود مجندة » فما تعارف منه اثتلف ، وما تناكر منها اختلف، و قال : المرأ على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل . و زوج الشيء نظيره ؛ و سمى النصف زوجا لتشـــابه أفـــراده ، كقوله: ﴿ أَنبتنا فيها من كل زوج كريم ﴾ و قال ﴿ وَ من كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون ﴾ قال غير واحـد من المفسرين: صنفين و نوعين مختلفين ، السماء و الأرض ، و الشمس و القمر ، و الليل و النهار ، و البر و البحر، و السهل و الجبل، و الشتاء و الصيف، و الجر. ﴿ وَ الْأَنْسُ ،

<sup>(</sup>٣) الإيمان ص ٥٥ .

و الكفر و الايمان، و السعادة و الشقاوة، و الحق و الباطل، و الذكر و الانثى، و النور و الظلمة، و الحلو و المر، و أشباه ذلك.

﴿ لعلكم تذكرون ﴾ فتعلمون أن خالق الأزواج واحد ، و ليس المراد أنه يحشر معهم زوجاتهم مطلقاً ، فإن المرأة الصالحة قد يكون زوجها فاجراً ؛ بل كافراً ، كامرأة فرعون ، وكذلك الرجل الصالح قد تكون امرأته فاجرة ؛ بل كافرة ، كامرأة نوح و لوط ، لكن إن كانت المرأة على دين زوجها دخلت في عموم الأزواج ، و لهذا قال الحسن المرأة على دين زوجها دخلت في عموم الأزواج ، و لهذا قال الحسن المرأة على دين وأزواجهم المشركات .

فلا ريب أن هذه الآية تناولت الكفار كما دلت عليه سياق الآية و قد تقدم كلام المفسرين أنه يدخل فيها الزناة مع الزناة ، و أهل الخر مع أهل الحر ، وكذلك الأثر المروى: « إذا كان يوم القيامة قيل : أين الظلمة و أعوانهم ؟ \_ أو قال أشباههم \_ فيجمعون فى تواييت من نار ثم يقذف بهم فى النار ، و قد قال غير واحد من السلف : أعوان الظلمة من أعانهم ، و لو أنه ناولهم دواة أو برى لهم قلما ، و منه من كان يقول : بل من يغسل ثيابهم من أعوانهم ، و أعوانهم هم من أزواجهم المذكورين فى الآية يغسل ثيابهم من أعوانهم ، و أعوانهم هم من أزواجهم المذكورين فى الآية فإن المعين على البر و التقوى من أهل ذاك ، و المعين على الاثم والعدوان من أهل البيت ' .

٧٧ : ٧٧ - ٧٨ ﴿ و تركنا عليه فى الآخرين ﴾ .
 أى تركنا هذا القول الذى يقوله المتأخرين ' .

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٥٣ . (٢) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٢٥٣ .

٩٦:٣٧ ﴿ و الله خلقكم و ما تعملون ﴾ .

فإن طائفة من المثبتة للقدر قالوا: إن « ما » هها مصدرية ، و أن المراد خلقكم و خلق أعمالكم ، و هذا ضعيف جداً ، و الصواب أن « ما » ههنا بمعنى الذي ، و أن المراد خلقكم و الاصنام التي تعملونها ، كما في حديث حذيفة عن النبي صلى الله عليه و سلم أن الله خلق كل صانع و صنعته ، فانه قال : ﴿ أ تعبدون ما تنحتون ، و الله خلقكم و ما تعملون ﴾ فذمهم و أنكر عليهم عبادة ما يتخذونه من الأصنام ، ثم ذكر أن الله خلق العابد و المعبود المنحوت ، و هو سبحانه الذي يستحق أن يعبد ، و لو أريد و الله خلقكم و أعمالكم كلها لم يكن هذا مناسبا فانه قد ذمهم على العبادة ، و هي من أعمالهم ، فلم يكن في ذكر كرنه خالقا لأعمالهم ما يناسب الذم ، بل هو إلى العذر أقرب ، و لكن هذه الآية تدل على أنه خالق لأعمال العباد من وجه آخر ، و هو أنه إذا خلق المعمول الذي عملوه ، و هو الصم من وخالق المسبب خالق التاليف القائم به ، و ذلك مسبب من عمل ابن آدم ، و خالق المسبب خالق السبب بطريق الأولى ' .

۱۰۱:۳۷ ﴿ فَبَشْرَنَاهُ بِغَلَامٌ حَلَّمُ ﴾ .

و الغلام الحليم اسماعيل ، و أما اسحاق فقال فيه : ﴿ بغلام عليم ﴾ و اسحاق بشرت به سارة أيضاً لما عازت من هاجر ، و الله ذكر قصته بعد قصة الذبيح ، فانه لما ذكر قصة الذبيح قال بعدها : ﴿ و بشرناه باسحاق نبيا من الصالحين ﴾ .

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية ج ۲ ص ۵۰ ، (۲) الرد على المنطقيين ص ۱۸ .

#### سورة ص

روى ابن أبى حاتم فى صحيحه عن ابن عباس قال: مرض أبو طالب فأتته قريش، و أناه النبى صلى الله عليه و سلم يعوده و عند رأسه مقعد رجل فقام أبو جهل فقعد فيه فشكوا رسول الله صلى الله عليه و سلم إلى أبى طالب، فقالوا إن ابن أخيك يقع فى آلهتنا، قال: ما شأن قومك يشكونك يا ابن أخى ؟ قال: يا عم ! إنما أردتهم على كلمة واحدة تدين لهم بها العجم الجزية فقال: و ما هى ؟ قال: لا إله بها العرب و تودى لهم بها العجم الجزية فقال: و ما هى ؟ قال و نزلت: إلا الله ، فقاموا ؛ فقالوا : أ جعل الآلهة إلها واحداً ؟ قال و نزلت : ( ص ، و القرآن ذى الذكر ، بل الذين كفروا فى عزة و شقاق ، كم أهلكنا من قبلهم من قرن فنادوا ولات حين مناص ، و عجبوا أن جامهم منذر منهم ؛ و قال الكافرون هذا ساحر كذاب ، أ جعل الآلهة إلها واحدا إن هذا لشى عجاب ) . .

الناس بالحق ﴾ .

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ١٤٧ .

أى خليفة عن قبلك من الحلق ، ليس المراد خليفة عن الله ، وأنه من الله كانسان العين من العين ، كما يقول ذلك بعض الملحدين القائلين بالحلول و الاتحاد ' .

و الأبصار ﴾ .

و المراد نوعه لا ينفد ، و إن كان كل جزء منه ينفد ، أى ينقضى و يتصرم " .

克 唐 幹 む む む

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ١ ص ٢٥٤ (٢) منهاج السنة ج ١ ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج ١ ص ١٨٦٠

#### سورة الزمر

٣٩ : ٣٩ ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها و التي لم تمت في منامها فيمسك التي قضى عليها الموت و يرسل الآخرى إلى أجل مسمى ﴾ .

قال ابن عباس و أكثر المفسرين: يقبضها قبضين ، قبض الموت و قبض النوم ، ثم فى النوم يقبض التى تموت و يرسل الاخرى إلى أجل مسمى حتى يأتى أجلها وقت الموت ' .

ه ؛ ٥٦ : ٤٩ ﴿ أَنِ تَقُولُ نَفْسَ يَا حَسَرَنَا عَلَى مَا فَرَطَتَ فَى جَنَبُ اللَّهِ ﴾ .

فليس في مجرد الاضافة ما يستلزم أن يكون المضاف إلى الله صفة له ، بل قد يضاف إليه من الأعيان المخلوقة و صفاتها القائمــة بها ما ليس بصفــة له ، باتفاق الخلق ، كقوله : بيت الله ، و ناقة الله ، و عباد الله ، بل وكذلك روح الله عند سلف المسلمين و أثمتهم و جمهورهم ، و لكن إذا أضيف إليه ما هو صفة له ، و ليس بصفة لغيره ، مثل كلام الله ، وعلم الله ، و يد الله و نحو ذلك كان صفـة له ، و في القرآن ما يبين أنه ليس المراد بالجنب ما هو نظير جنب الانسان ، فانه قال : ﴿ أن تقول نفس يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله ﴾ و التفريط ليس في شي من

<sup>(</sup>۱) بحموع الفتاوى ج ۹ ص ۲۸۹ ·

صفات الله عز و جل ، الانسان إذا قال فلان قد فرط فى جنب فلان أو جانبه ، لا يريد به أن التفريط وقع فى شىء من نفس ذلك الشخص ، بل يريد به أنه فرط فى جهته و فى حقه ، فاذا كان هذا اللفظ إذا أضيف إلى المخلوق لا يكون ظاهره أن التفريط فى نفس جنب الانسان المتصل بأضلاعه بل ذلك التفريط لم يلاصقه ، فكيف يظن أن ظاهره فى حق الله أن التفريط كان فى ذاته و جنب الشىء و جانبه قد يراد به منتهاه وحده و يسمى جنب الانسان جنبا بهذا الاعتبار ، قال تعالى : ﴿ تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفا و طمعاً ﴾ و قال تعالى : ﴿ الذين يذكرون الله قياما و قعوداً و على جنوبهم ﴾ و قال النبي صلى الله عليه و سلم لعمران بن حصين : صل قائماً ، و إن لم تستطع فقاعداً ، فان لم تستطع فعلى جنب ،

و ما قدروا الله حتى قدره و الأرض جميعاً قبضتـــه يوم القيامة ، و السهاوات مطويات بيمينه ﴾ .

فى الصحيحين عن عبد الله بن مسعود أن حبرا من اليهود جا إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال يا محمد ! إن الله عز و جل يوم القيامة يحمل السهاوات على اصبع ، و الارض على اصبع ، و الجبال و الشجر على اصبع ، و الما و الثرى على اصبع ، و سائر الخلق على اصبع ، ثم يهزهن فيقول : أنا الملك ، قال : فضحك النبي صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه تعجباً و تصديقاً لقول الحبر ، ثم قرأ ﴿ و ما قدروا الله الآبة ﴾ .

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٣ ص ١٢٩ ٠ (٢) الجواب الصحيح ج ٣ ص ١٤ ٠

## سورة المؤمن

۰۶ : ۷ ﴿ الذين يحملون العرش و من حوله يسبحون بحمد ربهم و يؤمنون به و يستغفرون للذين آمنوا ﴾ .

فأخبر أن له حملة لا واحدا، و أنهم كلهم مؤمنون مسبحون بحمد ربهم و مستغفرن للذين آمنوا .

و إذا قيل هذا إخبار عن الحمل المطلق ليس فيه أنه لم يزل له حملة قيل قد جاءت الآثار بأنه لم يزل له حملة ، كحديث عبد الله بن صالح عن معاوية بن صالح أن الله تعالى لما خلق العرش أمر الملائكة بحمله ، قالوا ربنا كيف نحمل عرشك و عليه عظمتك ، فقال : قولوا : لا حول و لا قوة إلا بالله ، فقالوها فأطاقوا حمله ' .

قد فسر قوله تعالى:

٠٤: ٠٠ ﴿ ادعونی استجب لکم ﴾ ٠

بالوجهين: قيل: اعبدوني، و امتثلوا أمرى استجب لكم، كما قال تعسالي ﴿ و يستجيب الذين آمنوا و عملوا الصالحـات ٢٦: ٢٦ ﴾ أى يستجيب لهم، و هو معروف في اللغــة، يقال استجابه و استجاب له كما قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٢ ص ٢٣٦ .

وداع دعایا من یجیب إلی الندی فلم یستجه عند ذاك مجیب

و قيل : سلونى أعطكم .

فذكر أولا لفظ الدعاء، ثم ذكر السؤال و الاستغفار، والمستغفر سائل كما أن السائل داع، لكرن ذكر السائل لدفع الشر بعد السائل الطالب للخير، و ذكرهما جميعاً بعد ذكر الداعى الذي يتناولها و غيرهما فهو من باب عطف الخاص على العام '.

0 0 0 0 0

<sup>(</sup>۱) فتاری ج ۲ ص ۲۵۸ .

# سورة حم السجده

١٤ : ٦ - ٧ ﴿ و ويل للشركين الذين لا يؤتون الزكاة ﴾ .
 و هى التوحيد ، و الايمان الذى به يزكو القلب ، فانه يتضمن ننى إلهية ما سوى الحق ، و إثبات الهية الحق فى القلب ، و هو حقيقة لا إله إلا الله ، و هذا أصل ما تزكو به القلوب ' .

۱۱: ۱۱ ﴿ ثُمَ استوى إلى الساء و هو دخان، فقال لها وللأرض اثتيا طوعاً أو كرهاً ، قالتا أتينا طائعين ﴾ .

و هذا الدخان هو بخار الماء الذى كان حينه موجوداً كما جاءت بذلك الآثار عن الصحابة و التابعين وكما عليه أهل الكتاب ، كما ذكر ذلك كله فى موضع آخر ' .

ا ؟ : ٢٢ – ٢٣ ﴿ و ما كنتم تستترون أن يشهد عليكم سمعكم و لا أبصاركم و لا جلودكم ، و لكن ظننتم أن الله لا يعلم كثيراً بما تعلمون ؛ و ذلكم ظنكم الذي ظننتم بربكم أرداكم فأصبحتم من الخاسرين ﴾ .

فى الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: اجتمع عند الليت ثلاثة نفر \_ قرشى \_ كثير سحم بطونهم ، قليل فقه قلوبهم \_ فقال أحدهم: « أترون الله يسمع ما نقول؟

<sup>(</sup>۱) بجوع الفتاوى ج ۱۰ ص ۹۷ . (۲) شرح حديث النزول ص ۱۰ .

فقال الثانى: « يسمع إن جهرنا و لا يسمع إن أخفينا » فقال الشاك: إن كان يسمع إذا جهرنا فهو يسمع إذا أخفينا » فأنزل الله: ﴿ وماكنتم تستترون ﴾ الآمة ' .

١٥ : ١٥ - ٥٣ ﴿ قل أرأيتم إن كان من عند الله ثم كفرتم به من أضل ممن هو فى شقاق بعيد ، سنريهم آياتنا فى الآفاق و فى أنفسهم ،
 حتى يتبين لهم أنه الحق ، أو لم يكف بربك أنه على كل شىء شهيد ﴾ .

أخبر سبحانه أنه سيري العباد الآيات في أنفسهم ، و في الآفاق ، حتى يتبين لهم أن القرآن حق ، فإن الضمير عائد إليه ، إذ هو الذي تقدم ذكره ، كما قال ﴿ قُلُ أُ رأيتم إِنْ كَانَ مِنْ عَنْدُ الله ثُم كَفْرَتُم بِهُ مِنْ أَصْلَ عن هو فى شقاق بعيد ﴾ و الضمير فى كان عائد إلى معلوم ، يقول أرأيتم إن كان القرآن من عند الله ثم كفرتم به من أضل بمن هو في شقاق بعيد، فانه على هذا التقدير يكون الكافر فى شقاق بعيـد قد شاق الله و رسوله ، و لا أحد أضل عن هو في مثل هـذا الشقاق حيث كان في شق ، و الله و رسوله فی شق ' کما قال تعالی : ﴿ قولوا آمنا بالله و ما أوتی موسی وعیسی و ما أوتى النبيون من ربهم لا نفرق يين أحد منهم و نحن له مسلمون، فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتـــدوا و إن تولوا فانما هم فی شقاق ، فسيكفيكهم الله ، و هو السميع العليم ﴾ بين أن من تولى عن ذلك لم يكن متبعاً للحق ؛ قاصداً له ، فان هذا الذي قلتموه لا يتولى عنه مر. أهل الكتاب من قصده الحق ، و إنما يتولى عنه من قصده المشاقة و المعاداة

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ص ٥٢٤ .

لهوی نفسه ، و هذا یکفیك الله أمره ` .

﴿ سنريهم آياتنا فى الآفاق و فى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد ﴾ .

فأخبر أنه سيرى الناس فى أنفسهم و فى الآفاق من الآيات العيانية المشهودة و المعقولة ، ما يتبين أن الآيات القرآنية المسموعة المتلوة حق فيتطابق العقل و السمع ، و يتفق العيان و القرآن ، و تصدق المعاينة للخبر ، و إذا كان القرآن حقا لزم كون الرسول الذى جا به صادقا ، و أن الله أنزله ، و أنه يجب التصديق لما أخبره و الطاعة لما أوجبه ، و أمر ذلك يتضمن إثبات الصانع و توحيده ، و أسماءه و صفاته و إثبات النبوات و إثبات المعاد ، و هذه هى أصول العلم و الايمان التي علقت بها السعادة و النجاة ،

# # # # # # #

۲٤٩ . عص ٩٣ . (١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٩٣ .

#### سورة الشوري

قد ثبت فی الصحیح عن سعید بن المسیب أن ابن عباس رضی الله علیه أشرنی و قد ثبت فی الصحیح عن سعید بن المسیب أن ابن عباس رضی الله علیها سئل عن قوله تعالی : ﴿ قل لا أسألكم علیه أجراً إلا المودة فی القربی ﴾ قال فقلت : إلا أن تودوا ذوی قربی محمد صلی الله علیه و سلم فقال ابن عباس : عجلت ، لم یکن بطن من قربش إلا لرسول الله صلی الله تعالی علیه و سلم فیهم قرابة ، فقال : لا أسألكم علیه أجراً إلا أن تودوا فی القرابة التی بینی و بینكم ، فابن عباس من كبار أهل البیت و أعلمهم بتفسیر القرآن ، و هذا تفسیره الثابت عنه ، و یدل علی ذلك أنه لم یقل إلا المودة لذی القربی و لكن قال : إلا المودة فی القربی ، ألا تری أنه لما أراد ذوی قرباه قال : ﴿ و اعلموا أنما غنمتم من شی و فان لله خمسه ولذی القربی ﴾ و لا يقال : ﴿ و اعلموا أنما غنمتم من شی و فان لله خمسه ولذی القربی ، فكیف وقد يقال : المودة فی ذی القربی ، و إنما يقال المودة لذی القربی ، فكیف وقد قال قل لا أسألكم علیه أجرا إلا المودة فی القربی ، و بیین ذلك أن الرسول علی الله تعالی علیه و سلم لا یسأل أجراً أصلا ، إنما أجره علی الله ا

و قد ذكر طائفة من المصنفين من أهل السنة و الجماعة و الشيعـــة من أصحاب أحمد وغيرهم حديثا عن النبي صلى الله عليه و سلم أرب هذه

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ج ۲ ص ۱۱۸ .

الآية لما نزلت قالوا يا رسول الله من هؤلآه ؟ قال « على و فاطمسة و ابناهما ، و هذا كذب باتفاق أهل المعرفة بالحديث ، و بما يبين ذلك أن هذه الآية نزلت بمكة باتفاق أهل العلم ، فان سورة الشورى جميعها مكية ، بل جميع « آل حميم » كلهن كليات ، و على لم يتزوج فاطمة إلا بالمدينة ، كا تقدم ، و لم يولد له الحسن و الحسين إلا في السنة الثالثة و الرابعة من الهجرة ، فكيف يمكن أنها لما نزلت بمكة ، قالوا يا رسول الله من هؤلآء قال على و فاطمة و ابناهما .

قال الحافظ عبد الغنى المقدسى: ولد الحسن سنة ثلاث فى النصف من شهر رمضان، و هذا أصح ما قبل فيه، و ولد الحسين لخس خلون من شعبان سنة أربع من الهجرة، قال و قبل سنة ثلاث، قلت: و من قال هذا يقول ان الحسن ولد سنة اثنين، و هذا ضعيف، فقد ثبت فى الصحيح أن علياً لم يدخل بفاطمة إلا بعد غزوة بدر و الله تعالى أعلم . ٢٤: ٥١ ﴿ و ما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من ورا حجاب أو يرسل رسولا، فيوحى إليه بإذّه ما يشاه ﴾ .

يتناول وحى الأنبياء و غيرهم ، كالمحدثين الملهمين ، كما فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال : قد كان فى الأمم قبلكم محدثون ، فإن يكن فى أمتى فعمر منهم .

و قال عبادة بن الصامت: رؤيا المؤمن كلام يكلم به الرب عبده في منامه، فهؤلاء المحدثون الملهمون المخاطبون يوحى إليهم هـذا الحديث

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٢ ص ٢٥٠

الذي هو خطاب و الهام ؛ و ليسرا بأنياء معصومين مصدقين في كل ما يقع لهم ، فانه قد يوسوس لهم الشيطان بأشياء لا تكون من إيحاء الرب ، بل من إيحاء الشيطان و إيما يحصل الفرقان بما جاءت به الأنياء ، منهم الذين يفرقون بين وحي الرحمن ووحي الشيطان فان الشياطين أعداءهم ، وهم يوحون بخلاف وحي الأنياء ، قال تعالى : ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبي عدوا شياطين الانس و الجن ، يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً ، و لو شاء ربك ما فعلوه ، فذرهم و ما يفترون ﴾ و قال تعالى : ﴿ و إن الشياطين ليوحون إلى أوليا هم ليجادلوكم ، وإن أطعتموهم إنكم لمشركون ٦ : ١٢١ ﴾ ، ليوحون إلى أوليا هم ليجادلوكم ، وإن أطعتموهم إنكم لمشركون ٦ : ١٢١ ﴾ ، خعل التكليم ثلاثة أنواع ، الوحي المجرد ، و التكليم من وراء حجاب ، كما كلم موسى عليه السلام ، و التكليم بواسطة إرسال الرسول ؛ كما الرسل بإرسال الملائكة ، كما نبأنا الله من أخبار المنافقين بإرسال كمد صلى الله عليه سلم ا .

\* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) النبوات ص ۱۹۷ ، (۲) فتاوی ج ۱ هر، ۲۴۶ .

#### سورة الزخرف

۳۹: ۶۳ ﴿ و من يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطانا فهو له قرين ﴾ -

أي عن الذكر الذي أنزلته .

قال المفسرون: يعش عنه فلا يلتفت إلى كلامه ، و لا يخاف عقابه ، و منه قوله: ﴿ و هذا ذكر مبارك أنزلناه ﴾ و قوله: ﴿ و ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث ﴾ و شاهده فى الآية الأخرى: ﴿ و من أعرض عن ذكرى ﴾ ثم قال: ﴿ كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ﴾ .

فكل من عشى عن القرآن فانه يقيض له شيطان يضله و لو تعبد ما تعبد .

﴿ و يعش ﴾ روى عن ابن عباس « يعمى » وكذلك قال عطاء و ابن زيد بن أسلم ، وكذلك أبو عبيدة قاله « الظلم عينه » و اختاره ابن قتيبة ، و رجحه على قول من قال يعرض ، و العشا ضعف فى البصر ولهذا قيل فيه « يعش » .

و قالت طائفة : « يعرض » و هو رواية الضحاك عن ابن عباس ، و قاله قتادة ، و اختاره الفرا و الزجاج ، و هذا صحيح من جهـــة المعنى ،

فان قوله « يعش » ضمن معنى يعرض ، و لهذا عدى بحرف الجر « عن » كما يقال أنت أعمى عن محاسن فلان ، إذا أعرضت فيلم تنظر إليها ، فقوله « يعش » أى يكن أعشى عنها ، و هو دون العمى فلم ينظر إليها إلا نظراً ضعيفاً ، و هذا حال أهل الضلال الذين لم ينتفعوا بالقرآن ، فانهم لا ينظرون فيه كما ينظرون في كلام سلفهم لأنهم يحسبون أنه لا يحصل المقصود ، وهم الذين عشوا عنه ، فقيضت لهم الشياطين تقترن لهم ، وهم عن السيل ، وهم يحسبون أنهم مهتدون .

٤٣ : ٥٥ ﴿ فلما آسفونا انتقمنا منهم ﴾ .

عن ابن عباس: أغضبونا، قال ابن قتيبة: الأسف الغضب، يقال أسفت أسفاً أي غضبت ٢.

800000

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية ج ۲ ص ۱۰۸ .

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٢ ص ٨٦ . و الايمان ص ٢٧٧ .

# سورة الأحقاف

٤٦ : ٤ ﴿ اثتونى بكتاب من قبل هذا أو أثارة من العلم ﴾ فالكتاب الكتاب و الأثارة كما قال من قال من السلف : هي الرواية و الاسناد و قالوا : هي الخط أيضاً ، إذ الرواية و الاسناد يكتب بالخط ، و ذلك لأن الأثارة من الأثر ، فالعلم الذي يقوله من يقبل قوله يوثر بالاسناد و يقيد بالخط فيكون كل ذلك من أثارة ' .

١٠: ٤٦ ﴿ قل أ رأيتم إن كان من عند الله وكفرتم به ، و شهد شاهد من بنى اسرائيل على مثله ﴾ .

و قوله: ﴿ شهد شاهد ﴾ ليس المقصود شاهداً واحداً معيناً ، بل و لا يحتمل كونه واحدا ، و قول من قال: إنه عبد الله بن سلام ، ليس بشيء ، فان هـذه نزلت بمكة قبل أن يسلم ابن سلام ، و لكن المقصود جنس الشاهد ، كما تقول: قام الدليل ، و هو الشاهد الذي يجب تصديقه ، سواء كان واحداً قد يقترن بخبره ما يدل على صدقه أو كان عددا يحصل بغيهم العلم بما تقول ، فان خبرك بهذا صادق ، و قوله: ﴿ على مشله ﴾ فان الشاهد من بني اسرائيل على مثل القرآن ، و هو أن الله بعث بشراً ، و أنزل عليه كتابا أمر فيه بعبادة الله وحده لا شريك له ، و نهى فيه عن و أنزل عليه كتابا أمر فيه بعبادة الله وحده لا شريك له ، و نهى فيه عن

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۳ ص ۳۱۹ .

عبادة ما سواه ، و أخبر فيه أنه خلق هذا العالم وحده و أمثال ذلك .

و قد ذكر فى أول هذه السورة التوحيد ، و بين أن المشركين اليس معهم على الشرك ، لا دليل عقلى و لا سمعى ' .

7 4 4 4 4 4

## سورة محمد

۲۸: ٤٧ ﴿ ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله و كرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم ﴾ .

فمن اتبع ما أسخط الله برضاه و عمله فقد أسخط الله .

و قال النبي صلى الله عليه و سلم : إن الخطيئة إذا عملت في الأرض كان من غاب عنها و رضيها كمن حضرها ، و من شهدها و سخطها كان كمن غاب عنها و أنكرها .

و قال صلی الله علیه و سلم : سیکون بعدی أمرا محرفون و تنکرون فن انکر فقد بری ، و من کره فقد سلم ، و لکن مر رضی و تابع هلك ' .

قال تعالى عن المنافقين:

<sup>(</sup>۱) النبوات ص ۱۹ . (۲) متاوی ج ۱ ص ۲۱۲ .

۳۰: ٤٧ ﴿ و لو نشا ً لاريناكهم فلعرفتهم بسياهم ، و لتعرفنهــم في لحن القول ﴾ .

و أن معرفتهم بالسيما معلقة المشيئة ، و المنافق الكاذب يقول بلسانه ما ليس فى قلبه ، فبين أنه فى لحن قوله يعلم أنه كاذب .

و قال فى حق المؤمنين : ﴿ سيما هم فى وجوههــم من أثر السجود ٢٩ : ٤٨ ﴾ .

و قال فى حق الكافر : ﴿ عَتَلَّ بَعَدَ ذَلِكُ زَنِيمٍ ﴾ أى له زنمة من الشر ، أى علامة يعرف بها .

و قد روى عن عثمان بن عفان رضى الله عنـــه أنه قال : ما أسر أحد سريرة إلا أبدأها الله على صفحات وجهه و فلتات لسانه ' .

. . . . . . .

<sup>(</sup>١) الجواب المحيح ج ٤ ص ٣ ٦ .

# سورة الفتح

٢٧ : ٤٨ ﴿ لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين ﴾ .
 فقد أخبر الله تعالى أنهم داخلون المسجد الحرام . . .

. . . لا يتصور فيه شك من الله ، بل و لا من رسوله المخاطب و المؤمنين ، و لهذا قال تعلب : هذا استثناء من الله و قد علمه ، و الخلق يستثنون فيما لا يعلمون .

و قال أبو عبيدة و ابن قتيبة : ﴿ إِن ﴾ بمعنى إذ ، أى شاء الله ، و مقصودهم بهــــذا تحقيق الفعل بـــ ﴿ إِن ﴾ كما يتحقق مع إذ ، و إلا فإذا ظرف توقيت و إن حرف تعليق .

فان قيل: فالعرب تقول: إذا احمر البسر فأتنى ؛ و لا تقول إن احمر البسر، و لفظ ﴿ إِن ﴾ لا يدل على توقيت، بل هى تعليق محض، تقتضى ارتباط الفعل الثانى بالأول، و نظير ما نحن فيه أن يقولوا: البسر يحمر و يطيب إن شاء الله، و هذا حق، فهذا نظير دلك .

فان قيل: فطائفة من الناس فروا من هذا المعنى و جعلوا الاستثناء الأمر مشكوك فيه ، فقال الزجاج: ﴿ لتــدخلن المسجد الحرام ﴾ أى أمركم الله به .

و قيل : الاستثناء يعود إلى الامن و الخوف، أى لتدخلنه آمنين،

و أما الدخول فلا شك فيه .

و قيل: لتدخلن جميعكم أو بعضكم، لأنه علم أن بعضهم يموت، فالاستثناء لأنهم لم يدخلوا جميعهم.

قيل: كل هذه الأقوال وقع أصحابها فيما فروا منه ، مع خروجهم عن مدلول القرآن ؛ فحرفوه تحريفا ؛ لم ينتفعوا به ، فان قول من قال : أي أمركم الله به ، هو سبحانه قد علم هل يأمرهم أو لا يأمرهم ، فعلســـه بأنه سيأمرهم بدخوله كعلمه بأن سيدخلوا ، فعلقوا الاستثناء بما لم يدل عليـــه و علم الله متعلق بالمظهر و المضمر جميعاً ، وكذلك أمنهم و خوفهم ، وهو يعلم أنهم يدخلون آمنين أو خائفين ، و قد أخبر أنهم يدخلون آمنين مع علمه بأنهم يدخلون آمنين، فكلاهما لم يكن فيه شك عند الله، بل و لا عند رسوله ، و قول من قال : جميعهم أو بعضهم ، يقال : المعلق بالمشيئة دخول من أريد باللفظ، فإن كان أراد الجميع فالجميع لا بد أن يدخلوه، و إن أربد الأكثر كان دخولهم المعلق بالمشيئة ، و ما لم يرد لا يجوز أن يعلق بـــ ﴿ إِنْ ﴾ و إنما علق بـــ ﴿ إِنْ ﴾ ما سيكون ، و كان هــذا وعداً مجزوماً به ، و لهذا قال عمر للنبي صلى الله عليه و سلم عام الحديبية : أَلَمْ تَكُن تحــدثنا أَنَا نَأْتَى الْأَرْضُ وَ نَطُوفُ بِهُ ؟ قَالَ بَلِّي ؛ أَقَلَتُ لَكُ إنك تأتيه هذا العام؟ قال: لا ، قال: فانك آتيه و تطوف به ٠

فان قيل لم لم يعلق غير هذا من مواعيد القرآن؟

قيل: لأن هذه الآية نزلت بعد مرجع النبي صلى الله عليه و سلم من الحديبية ، و كان قد اعتمروا ذلك العام ، و اجتهدوا في الدخول ، فصدهم

المشركون، فرجعوا و بهم من الألم ما لا يعلمه إلا الله، فكانوا منتظرين لتحقيق هذا الوعد ذلك العام، إذا كان النبي صلى الله عليه و سلم وعدهم وعداً مطلقاً، و قد روى أنه رأى فى المنام قائلا يقول: ﴿ لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله ﴾ فأصبح فحدث الناس برؤياه، و أمرهم بالخروج إلى العمرة فلم تحصل لهم العمرة ذلك العام، فنزلت هذه الآية و وعده لهم بما وعدهم به الرسول من الأمر الذي كانوا يظنون حصوله ذلك العام.

و كان قول: ﴿ إِنْ شَاءُ الله ﴾ هنا تحقيقاً لدخوله ، و أن الله يحقق ذلك لكم ، كما يقول الرجل فيما عزم على أن يفعله لا محالة : و الله لأفعلن كذا إن شاء الله ، لا يقولها لشك في إرادته و عزمه ، بل تحقيقاً لعزمه و إرادته ، فانه يخاف إذا لم يقل إن شاء الله أن ينقض عزمه ، ولا يحصل طلبه ، كما في الصحيحين أن سلمان عليه السلام قال : و الله لأطوفن الليلة على مأة امرأة ، كل منهن تأتى بفارس يقاتل في سبيل الله ، فقال له صاحبه: قل إن شاء الله، فلم يقل، فلم تحمل منهن إلا امرأة جاءت بشق رجل ، قال النبي صلى الله عليه و سلم : و الذي نفسي بيده لو قال : إن شاء الله لجاهدوا في سبيل الله فرسانا أجمعون ، فهو إذا قال « إن شاء الله » لم يكن لشك في طلبه و إرادته، بل لتحقيق الله ذلك له، إذ الأمور لاتحصل إلا بمشبئه الله ، فإذا تألى العبد عليه من غير تعليق بمشيئته ، لم يحصل مراده ، فانه من تألى على الله بكذبه ، و لهـذا يروى : لا أتممت لمقـــدر أمرأ .

و قبل لبعضهم: بما ذا عرفت ربك ؟ قال بفسخ العزائم و نقض - ۳۷۳ – الهم، وقد قال تعالى: ﴿ و لا نقولن لشيء إلى فاعل ذلك غداً إلا أن يشاء الله الله الله على الطلب و الخبر، وأما كون مطلوبه يقع فهذا يكون إن شاءه، وطلبه الفعل يجب أن يكون من الله بحوله وقوته، فني الطلب عليه أن يطلب من الله و في الخبر لا يخبر إلا بما علمه الله، فاذا جزم بلا تعليق كان كالتألى على الله فيكذبه الله، فالمسلم في الأمر الذي عازم عليه و مريد له وطالب له طلبا لا تردد فيه يقول: إن شاء الله لتحقيق مطلوبه و حصول ما أقسم عليه لكونه لا يكون إلا بمشيئة الله، لا تردد في إرادته، و الرب تعالى عليه مريد لا يجاز ما وعدهم به لا رادة جازمة لا مثنوية فيها، و ما شاء فعل، فانه سبحانه ما شاء كان و ما لم يشأ لم يكن، ايس كالعبد الذي يريد ما لا يكون، و يكون ما لا يريد.

فقوله سبحانه: ﴿ إِن شَاءُ الله ﴾ تحقق أن ما وعد تكم به يكون بمشيئتي و إرادتي فان ما شئت كان و ما لم يشأ لم يكن ، فكان الاستثناء هنا لقصد التحقيق ، لكونهم لم يحصل لهم مطلوبهم الذي وعدوا به ذلك العام و أما سائر ما وعدوا به فلم يكن كذلك ' .

۲۷ : ۶۸ ( هو الذي أرسل رسوله بالهـدى و دين الحق ليظهره على الدين كله ، وكفى بالله شهيداً ).

يتضمن العلم النافع و دين الحق يتضمن العلم الصالح ؛ و مبناه على العدل كما قال تعالى : ﴿ لقد أرسلنا رسلنا بالبينات و أنزلنا معهم الكتاب

<sup>(</sup>١) الإيمان ص ١٩٠٠

و الميزان ليقوم الناس بالقسط ﴾ .

و أصل العدل فى حق الله تعالى هو عبادة الله وحده لا شريك له ، فان الشرك ظلم عظيم ، كما قال لقمان لابنه : ﴿ يا بنى لا تشرك بالله ، إن الشرك لظلم عظيم ﴾ و فى الصحيحين عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه : لما نزلت ﴿ الذين آمنوا و يلبسوا ايمانهم بظلم ﴾ شق ذلك على أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم ، فقالوا : أينا لم يظلم نفسه ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم : ليس هو كما تظنون ، إيما هو الشرك ، ألم تسمعوا إلى قول العبد الصالح : ﴿ إن الشرك لظلم عظيم ﴾ .

808000

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ١ ص ٢١ - ٢٢٢ .

## سورة الحجرات

٩٤: ٣ ﴿ يَا أَيْهَا الذَينَ آمنُوا إِنْ جَاءُكُمْ فَاسَقَ بَنْباً فَتَلِينُوا ﴾ .
 هذه الآية نزلت في الوليد بن عقبة ، وكان قد كذب فيما أخبر .
 قال المفسرون: نزلت هذه الآية في الوليد بن عقبة ، بعثه رسول الله صلى الله عليه و سلم إلى بني المصطلق ليقبض صدقاتهم ، و قد كانت بينه و بينهم عداوة في الجاهليـــة ، فسار بعض الطريق ثم رجع فقــال: إنهم منعوا الصدقة و أرادوا قتلي ، فضرب رسول الله صلى الله عليه و سلم البعث إليهم ، فنزلت هذه الآية ' .

الكفر و الفسوق و العصيان ، أولئك هم الراشدون € .

قال محمد بن نصر المروزى: لما كانت المعاصى بعضها كفر و بعضها ليس بكفر ، فرق بينهما ، فجعلها ثلاثة أنواع: منهما كفر ، و نوع منهما فسوق و ليس بكفر ، و نوع عصيان و ليس بكفر و لا فسوق .

و أخبر أنه كرهها كلها إلى المؤمنين ، و لما كانت الطاعات كلها داخلة فى الايمان و ليس فيها شى خارج عنه ، لم يفرق بينها ، فيقول حبب إليكم الايمان و الفرائض و سائر الطاعات ، بل أحمل ذلك ، فقال : ﴿ حبب

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢٠٨٠

إليكم الايمان ﴾ فداخل فى ذلك جميع الطاعات ، لأنه قد حبب إلى المؤمنين الصلاة و الزكاة و سائر الطاعات حب تدين ، لأن الله أخبر أنه حبب ذلك إليهم و زينه فى قلوبهم ، كقوله : ﴿ حبب إليكم ﴾ و يكرهون جميع المعاصى ، الكفر منها و الفسوق ، و سائر المعاصى كراهة تدين ، لأن الله أخبر أنه كره ذلك عليهم ا .

9 : ٩ - ١٠ ﴿ و إِن طَائِفَتَانَ مِن المُؤْمِنِينِ اقْتَتَلُوا فَأَصَلُحُوا بِينِهِمَا فَإِن بَعْتَ إِلَى أَمْرِ الله ، فَإِن بَعْتَ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْآخِرَى فَقَاتُلُوا التَّى تَبْغَى حَتَى تَفَى ۚ إِلَى أَمْرِ الله ، فَإِن فَا حَتَ فَأُصَلِحُوا بِينِهَمَا بِالْعَدُلُ و أَقْسُطُوا ، إِن الله يحب المقسطين ، إنما فَإِن فَا حَتْ فَأَصَلُحُوا بِينِ أُخُويِكُمْ و اتقوا الله ، لعلكم ترجمون ﴾ . المؤمنون إخوة ، فأصلحوا بين أخويكم و اتقوا الله ، لعلكم ترجمون ﴾ .

وقوله: ﴿ فَإِنْ بَعْتَ إِحداهما عَلَى الْآخرى فَقَاتُلُوا الَّتِى تَبْغَى ﴾ قد يقال المراد به البغى بعد الاصلاح و لكن هذا خلاف ظاهر القرآن، فان قوله: ﴿ فَانَ بَعْتَ إِحداهما عَلَى الْآخرى ﴾ يتناول الطائفتين المقتتلتين سواء أصلح بينهما أو لم يصلح ، كما أن الأمر بالاصلاح يتناول المقتتلتين مطلقاً ، فليس فى القرآن أمر بقتال الباغى ابتداء لكن أمر إذا اقتتل الطائفتان أن يصلح بينهما ، و أنه إن بغت إحداهما على الآخرى بعد القتال أن تقاتل حتى تفي ، و هذا يكون إذا لم تجب إلى الاصلاح بينهما ، و أما اذا أجابت إلى الاصلاح بينهما لم تقاتل ، فلو قوتلت ثم فات إلى الاصلاح لم تقاتل ، لقوله تعالى : ﴿ فقاتلُوا التي تبغى حتى تفي ً إلى أمر الله ، فان فأمر الله ، فأن فأمر الله على المقطين ﴾ فأمر الله على المسطين ﴾ فأمر الله على المقال ، إن الله يحب المقسطين ﴾ فأمر فانت فاصلحوا بينهما بالعدل و أقسطوا ، إن الله يحب المقسطين ﴾ فأمر

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢٤ .

بعد القتال إلى أن تفي أن يصلح بينهما بالعدل و أن يقسط ٠٠.

١١: ٤٩ ﴿ بئس الاسم الفسوق بعد الايمان ﴾ .

و قد قیل: معناه لا تسمیه فاسقا و لاکافرا بعد ایمانه ، و هــــذا ضعیف ، بل المراد: بئس الاسم أن تکونوا فساقا بعـــد ایمانکم ، کما قال تعالی فی الذی کذب: ﴿ إِن جَاءَكُمْ فَاسَقَ بَنْبَأَ فَتَبَيْنُوا ﴾ فسماه فاسقا .

و فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال: سباب المسلم فسوق و قتاله كفر ، و قد قال فى آية القذف: ﴿ و لا تقبلوا لهم شهادة أبداً ، و أولئك هم الفاسقون ٢٤: ٤ ﴾ يقول: فاذا أتيتم بهذه الأمور التى تستحقون بها أن تسمعوا فساقا كنتم قد استحققتم اسم الفسوق بعد الايمان ، وإلا فهم فى تنابزهم ماكانوا يقولون: فاسق ، كافر ، فان النبى صلى الله عليه و سلم قدم المدينة و بعض يلقب بعضا .

و قد قال طائفة من المفسرين فى هذه الآية: لا تسميه بعد الاسلام بذنبه قبل الاسلام كقوله لليهودى إذا أسلم: يا يهودى ، و هذا مروى عن ابن عباس و طائفة من التابعين ، كالحسن و سعيد بن جبير ، و عطاء الخراسانى ، و القرضى .

و قال عكرمة : هو قول الرجل : ياكافر ، يا منافق .

و قال عبد الرحمن بن زيد : هو تسميته بالأعمال ، كقوله : يا زانی يا سارق يا فاسق .

و في تفسير العوفي عن ابن عباس قال : هو تعبير التائب بسيئات

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٢ ص ٢١٢ .

كان قد عملها ، و معلوم أن اسم الكفر و اليهودية ، و الزانى و السارق و غير ذلك من السيئات ليست هي اسم الفاسق ، فعلم أن قوله : ﴿ بئس الاسم الفسوق ﴾ لم برد به تسمية المسبوب باسم الفاسق ، فان تسميت كافرا أعظم ، بل إن الساب يصير فاسقا ، سباب المسلم فسوق و قتاله كفر ' .

١٣ : ٤٩ ﴿ يَا أَيْهَا النَّاسِ إِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِن ذَكَرِ وَ أَثْنَى وَ جَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَ قِبَائِلَ لِتَعَارِفُوا ، إِن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ .

و التقوى أن يعمل الرجل بطاعة الله على نور من الله يرجو رحمة الله ، و أن يترك معصية الله على نور من الله يخاف عذاب الله ' .

مدا الاسلام الذي نني الله عن أهله دخول الايمان في قلوبهم ، هل هو اسلام المنافقين ؟ في قلوبهم ، هل هو اسلام المنافقين ؟ فيه قولان مشهوران للسلف و الخلف:

<sup>(</sup>۱) الایمان ص ۲۱۰ . (۲) فتاوی ج ۲ ص ۲۲۱ .

قال أحمد بن حنبل: حدثنا مومل عن عمار بن زيد قال: سمعت هشاما يقول: كان الحسن و محمد يقولان: مسلم، و يهابان: مؤمر...، و قال أحمد بن حنبل: حدثنا أبو سلمة الخزاعي قال قال مالك و شريك و أبو بكر بن عياش، و عبد العزيز بن أبي سلمة و حماد بن أبي سلمة و حماد بن زيد: الايمان المعرفة و الاقرار و العمل، إلا أن حماد بن زيد لم يفرق بين الاسلام و الايمان، يجعل الايمان خاصا و الاسلام عاما.

و القول الثانى: أن هذا الاسلام هو الاستسلام خوف السبى و القتل مثل اسلام المنافقين ، قال : و هؤلاء كفار فان الايمان لم يدخل فى قلوبهم ، و من لم يدخل الايمان فى قلبه فهو كافر ، و هذا اختيار البخارى و محمد بن نصر المروزى ، و السلف مختلفون فى ذلك .

قال محمد بن نصر : حدثنا اسحاق ، أنبأنا جرير ، عن مغيرة ، قال : أتيت ابراهيم النخعى فقلت إن رجلا خاصمنى يقال له سعيد العنبرى ، فقال ابراهيم : ايس بالعنبرى ، و لكنه زييدى ، قوله ﴿ قالت الأعراب آ منا قل لم تؤمنوا و لكن قولوا أسلمنا ﴾ فقال هو الاستسلام فقال ابراهيم : لا ، هو الاسلام .

و قال : حدثنا محمد بن يحيى ، حدثنا محمد بن يوسف ، حدثنا سفيان عن مجاهد ﴿ قالت الأعراب آ منا قل لم تؤمّنوا وَ لكن قولوا أسلمنا ﴾ قال : استسلمنا خوف السبى و القتل ، و لكن هذا منقطع ، سفيان لم يدرك مجاهدا .

و الذين قالوا: إن هذا الاسلام هو كاسلام المنافقين ، لا يثابون
 ٣٨٣ -

عليه ، قالوا : لأن الله نني عنه الايمان ، و من نني عنه الايمان فهو كافر ، و قال هؤلاً الاسلام هو الايمـان، وكل مسلم مؤمن وكل مؤمن مسلم، و من جعل الفساق مسلمين غير مؤمنين لزمه أن لا يجعلهم داخلين في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قَمْمُ إِلَى الصَّلَّاةَ ﴾ و فى قوله تعـــالى : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينِ آمَنُوا إِذَا نُودَى للصَّلَّاةُ مِن يُومُ الجُمَّعَةُ ﴾ و أمثال ذلك ، فانهم إنما دعوا باسم الايمان لا باسم الاسلام ، فمن لم يكن مؤمنا لم يدخل في ذلك ۔

· · · و الدليل على أن الاسلام المذكور في الآبة هو اسلام يثابون عليه ، و أنهم ليسو منافقين ، أنه قال : ﴿ قالت الْاعراب آمنًا ، قل لم تؤمنوا و لكن قولوا أسلمنا ، و لما يدخل الايمان في قلوبكم ﴾ ثم قال ﴿ وَ إِنْ تَطْيَعُوا الله و رسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئاً ﴾ فدل أنهم إذا أطاعوا الله و رسوله مع هذا الاسلام آجرهم الله على الطاعة و المنافق عمله حابط في الآخرة ، و أيضاً فانه وصفهم بخلاف صفات المنافقين ، فان المنافقين وصفهم بكفر في قلوبهم ، و أنهم يبطنون خلاف ما يظهرون كما قال تعالى : ﴿ و من الناس مر يقول آمنا بالله و باليوم الآخر و ما هم بمؤمنين ، يخادعون الله و الذين آمنوا ، و ما يخـــدعون إلا أنفسهم ، و ما يشعرون ، في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ، الآيات ﴾ و قال : ﴿ إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله ، و الله يعلم إنك لرسوله ، و الله يشهد إن المنافقين لكاذبون ﴾ فالمنافقون يصفهم في القرآن بالكذب و أنهم يقولون بأفواههم ما ليس فى قلوبهم ، و أنهم فى قلوبهم من الكفر (97)

ما يعاقبون عليه ، و هؤلاً لم يصفهم بشى مر ذلك ، لكن لما ادعوا الايمان قال للرسول : ﴿ قُلْ لَمْ تَوْمَنُوا وَ لَكُنْ قُولُوا أُسْلَمْنَا ، و لما يدخل الايمان فى قلوبكم ، و إن تطيعوا الله و رسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئاً ﴾ .

و ننى الايمان المطلق لا يستلزم أن يكونوا منافقين ، كما فى قوله : 

( يسألونك عن الأنفال ، قل الأنفال لله و الرسول ، فا تقوا الله وأصلحوا خات يينكم و أطيعوا الله و رسوله إن كنتم مؤمنين ﴾ ثم قال : ( إيما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم و إذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا و على ربهم يتوكلون ، الذين يقيمون الصلاة و مما رزقناهم ينفقون ؛ أولئك هم المؤمنون حقاً ﴾ و معلوم أنه ايس من لم يكن كذلك يكون منافقا من أهل الدرك الأسفل من النار بل لا يكون قد أتى بالايمان الواجب ، فنف عنه كما ينفي سائر الأسماء عمن ترك بعض ما يجب فيها ، فكذلك الأعراب لم يأتوا بالايمان الواجب فنفي عنهم لذلك و إن كانوا مسلمين ، معهم من الايمان ما يثابون عليه .

و هذا حال أكثر الداخلين في الاسلام ابتداء، بل حال أكثر من لم يعرف حقائق الايمان، فإن الرجل إذا قوتل حتى أسلم، كما كان الكفار يقاتلون حتى يسلبوا، أو أسلم بعد الاسر، أو سمع بالاسلام فجاء فأسلم، فانه مسلم ملتزم طاعة الرسول و لم تدخل إلى قلبه المعرفة بحقائق الايمان، فان هذا إنما يحصل لمز. تيسرت له أسباب ذلك، إما بفهم القرآن و إما بمباشرة أهل الايمان، و الاقتداء بما يصدر عنهم من الاقوال و الاعمال، و إما بهداية خاصة من الله يهديه بها، و الانسان قد يظهر له

من محاسن الاسلام ما يدعوه إلى الدخول فيه ، و إن قد ولد عليه ، وقربى بين أهله فانه يحبه ، فقد خلهر له بعض محاسنه و بعض مساوى الكفار وكثير من هؤلا قد يرتاب إذا سمع الشبه القادحة فيه و لا يجاهد فى سبيل الله فليس هو داخلا فى قوله : ﴿ إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ثم لم يرتابوا و جاهدوا بأموالهم و أنفسهم فى سبيل الله ﴾ و ليس هو منافقا فى الباطن ، مضمر للكفر ، فلا هو من المؤمنين حقا ، و لا هو من المنافقين ، و لا هو أيضاً من أصحاب الكبائر ، بل يأتى بالطاعات الظاهرة ، و لا يأتى بعقائق الايمان التى يكون بها من المؤمنين حقا ، فهذا معه ايمان ؛ و ليس هو من المؤمنين حقا ، فهذا معه ايمان ؛ و ليس هو من المؤمنين حقا ، و لمذا قال تعالى : ﴿ و لكن قولوا أسلمنا ﴾ و لهذا قال : ﴿ يمنون عليك أن أسلموا ، قل لا تمنوا على اسلامكم بل الله يمن عليكم أن هدا كم للايمان ، إن كنتم صادقين ﴾ ' .

. . . و أيضاً قوله : ﴿ و لكن قولوا أسلمنا و لما يدخل الايمان فى قلوبكم ﴾ .

و ﴿ لما ﴾ إنما ينتنى بها ما ينتظر، و يكون حصوله مترقبا، كقوله ﴿ أَم حسبتم أَن تدخلوا الجنة و لما يعلم الله الذين جاهدوا منكم و يعلم الصابرين ﴾ و قوله: ﴿ أَم حسبتم أَن تدخلوا الجنة و لما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم ﴾ فقوله ﴿ و لما يدخل الايمان في قلوبكم ﴾ يدل على أن دخول الايمان منتظر منهم ' فان الذي يدخل في الاسلام ابتدا. لا يكون

<sup>(</sup>١) الإيمان ص ٢٠٥٠

قد حصل فى قلبه الايمان لبكنه يحصل فيها بعد ، كما فى الحديث : « كان الرجل يسلم أول النهار رغبة فى الدنيا فلا يجى آخر النهار و الاسلام أحب إليه مما طلعت عليه الشمس ، و لهذا كان عامة الذين أسلموا رغبة و رهبة دخل الايمان فى قلوبهم بعد ذلك .

و قوله : ﴿ قولوا أسلمنا ﴾ أمر لهم بأن يقولوا ذلك ، و المنافق لا يؤمر بشيء .

ثم قال : ﴿ و إِن تطيعوا الله و رسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئاً ﴾ و المنافق لا تنفعه طاعة الله و رسوله حتى يؤمن أولا ' ·

. . . قال تعالى : ﴿ قل لم تؤمنوا ؛ و لكن قولوا أسلمنا ؛ و لما يدخل الايمان فى قلوبكم ﴾ أى الايمان المطلق الذى أهله هم المؤمنون حقا ، فان هذا هو الايمان إذا أطلق فى كتاب الله تعالى كما دل عليه الكتاب و السنة ، و لهذا قال تعالى : ﴿ إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله و رسوله ثم لم يرتابوا و جاهدوا بأموالهم و أنفسهم فى سبيل الله ، أولئك هم الصادقون ﴾ فلم يحصل لهم ريب عند المحن التي تقلقل الايمان فى القلوب كما و إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله و رسوله ثم لم يرتابوا

و جاهدوا بأموالهم و أنفسهم فى سبيل الله ، أولئك هم الصادقون ﴾ . فلم يحصل لهم ريب عند المحن التي تقلقل الايمان في القلوب ،

و الريب يكون فى علم القلب بخلاف الشك فانه لا يكون إلا فى العـــلم، و لهذا لا يوصف باليقين إلا من اطمأن قلبه علما و عملا، فاذا كان عالما

(٢) الايمان ص ٢٣٧٠

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٢١٢ .

بالحق و لكن المصيبة أو الحنوف أورثه جزعا عظيما لم يكن صاحب يقين ، قال تعالى ﴿ هنالك ابتلى المؤمنون و زلزلوا زلزالا شديداً ﴾ ` .

١٧ : ٤٩ ﴿ يمنون عليك أن أسلموا ، قل لا تمنوا على اسلامكم
 بل الله يمن عليكم أن هداكم للايمان ، إن كنتم صادقين ﴾ .

یعنی فی قوله: ﴿ آمنا ﴾ یقول: إن کنتم صادقین: فالله یمین علیکم أن هداکم للایمان، و هذا یقتضی أنهم قد یکونون صادقین فی قولهم: ﴿ آمنا ﴾ ثم صدقهم إما أن براد به اتصافهم بأنهم آمنوا بالله ورسوله؛ ثم لم برنابوا، و جاهـــدوا بأموالهم و أنفسهم فی سبیل الله ، أولئك هم الصادقون، و إما أن براد به أنهم لم یکونوا کالمنافقین بل معهـم إیمان؛ و إن لم یکن لهم أن بدعوا مطلق الایمان، و هذا أشبه، و الله أعلم، لان النسوة الممتحنات قال فیهن: ﴿ فَإِنْ علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن إلى الکفار ﴾ و لا یمکن نفی الریب عنهن فی المستقبل، و لان الله إیما کذب المنافقین و لم یکذب غیرهم، و هؤلآه لم یکذبهم و لکن قال: ﴿ لم تؤمنوا ﴾ کا قال: ﴿ لا یؤمن أحدکم حی یحب لاخیــه ما یحب لنفسه » و قوله: ﴿ لا یؤمن و هو هؤمن و « لا یؤمن من لا یأمن جاره بوائقه » و هؤلآه لیسوا منافقین .

و سياق الآية يدل على أن الله ذمهم ، لكونهم منوا باسلامهم لجهلهم و جفائهم ، و أظهروا ما فى أنفسهم مع علم الله به فان الله تعالى قال : ﴿ قَل أَ تَعْلَمُونَ لَلْهُ بِدِيْنَكُمْ وَ الله يَعْلُمُ مَا فَى السَّاوَاتِ وَ مَا فَى

<sup>(</sup>١) الايمان س ٢٣٨ .

الأرض ﴾ فلو لم يكن فى قلوبهم شى من الدين لم يكونوا يعلمون الله بدينهم ، فأن الاسلام الظاهر يعرفه كل أحد .

و دخلت الباء فی قوله : ﴿ أَ تَعْلُمُونَ الله بِدِينَكُمْ ﴾ لأنه ضمن معنی يخبرون و يحدثون ، كأنه قال : أ تخبرونه و تحدثونه بدينكم و هو يعلم ما فی الساوات و ما فی الارض .

و سياق الآية يدل عـلى أن الذى أخبروا به الله هو ما ذكره الله عنهم من قولهم : ﴿ آمنا ﴾ فانهم أخبروا عما فى قلوبهم .

و قد ذكر المفسرون أنها نزلت هانان الآیتان ، أنوا رسول الله علیه و سلم یحلفون أنهم مؤمنون صادقون فنزل : ﴿ قل أ تعلمون الله بدینكم ﴾ و هذا یدل علی أنهم كانوا صادقین أولا فی دخولهم فی الدین لانه لم یتجدد لهم بعد نزول الآیة جهاد حتی یدخلوا فی الآیة ، إنما هو كلام قالوا : و هو سبحانه قال : ﴿ و لما یدخل الایمان فی قلوبكم ﴾ و لفظ « لما ، یننی به ما یقرب حصوله و یحصل غائبا ، كقوله : ﴿ أم حسبتم أن تدخلوا الجنة و لما یعلم الله الذین جاهدوا منكم ﴾ .

و قد قال السدى: نزلت هذه الآية فى أعراب مزنيه و جهينة ، و أسلم و أشجع ، و غفار ، و هم الذين ذكرهم الله فى سورة الفتح ، وكانوا يقولون : آمنـــا بالله ليأمنوا على أنفسهم فلما استنفروا إلى الحديبية تخلفوا فنزلت فيهم هذه الآية .

و عن مقاتل : كانت مناد لهم بين مكة و المدينة ، وكانوا إذا مرت بهم سرية من سرايا رسول الله صلى الله عليه و سلم قالوا : آمنــا ، ليأمنوا على دمائهم و أموالهم ، فلما سار رسول الله صلى الله عليه و سلم إلى الحديبية استنفرهم فلم ينفروا معه .

و قال مجاهد: نزلت فى أعراب بى أسد بن خريمة ، وصف غيره حالهم ، فقالوا : قدموا المدينة فى سنة بجدبه ، فأظهروا الاسلام و لم يكونوا مؤمنين ، و أفسدوا طريق المدينة بالغدارات و أغلوا أسعارهم ، و كانوا يمنون على رسول الله صلى الله عليه و سلم يقولون : أتيناك بالأثقال والعيال فنزلت فيهم هذه الآية .

و قد قال قتادة فى قوله: ﴿ يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا على اسلامكم، بل الله يمن عليكم أن هداكم للايمان إن كنتم صادقين ﴾ قال: منوا على النبى صلى الله عليه و سلم حين جا وا فقالوا: إنا أسلمنا بغير قتال ، لم نقاتلك بنو فلان و بنو فلان ، فقال الله لنبيه : ﴿ يمنون عليك أن أسلمنا ، قل لا تمنوا على اسلامكم بل الله يمن عليكم أن هداكم للايمان ﴾ .

و قال مقاتل بن حيان : إنهم أعراب بنى أسد بن خزيمة قالوا : يا رسول الله أتيناك بغير قتال و تركنا العشائر و الأموال ، وكل قبيلة من العسرب قاتلتك حتى دخلوا كرهاً فى الاسلام ، فلنا بذلك عليك حق ، فأنزل الله تعالى : ﴿ يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا على اسلامكم ، بل الله يمن عليكم أن هداكم للايمان إن كنتم صادقين ﴾ فله بذلك المن عليكم أ

<sup>. . . . . . .</sup> 

<sup>(</sup>١) الإعان س ٢٠٨ .

## سورة ق

ه : ۱۹ ( و لقد خلقنا الانسان و نعلم ما توسوس به نفسه ) •
 و قال : ( فوسوس إليه الشيطان ) و قال : ( فوسوس لهما الشيطان ) •

و الوسوسة من جنس الوشوشة بالشين المعجمة ، و منه وسوسة الحلى ، و هو الكلام الحنى ؛ و الصوت الحنى ؛ و قسد قال تعالى : ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرِبِ النَّاسِ ، ملك النَّاسِ ؛ إله النَّاسِ ؛ من شر الوسواس الحنَّاسِ الذَّى يوسوس في صدور النَّاسِ من الجنة و النَّاسِ ﴾ .

و قد قيل: إن المعنى الذى يوسوس فى صدور الناس من الجنسة و الناس، و أنه جعل الناس أولا تتناول الجنة و الناس، فساهم ناسا، كما سهاهم رجالا، قاله الفراء، و قيل: المعنى من شر الموسوس فى صدور الناس من الجن و من شر الناس مطلقاً، قاله الزجاج، و من المفسرين كأبى الفرج ابن الجوزى من لم يذكر غيرهما، وكلاهما ضعيف.

و الصحيح أن المراد القول الثالث، و هو أن الاستعادة من شر الموسوس من الجنة ومن الناس فى صدور الناس، فأمر بالاستعادة من شر شياطين الانس و الجن، كما قال تعالى: ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبى عدوا شياطين الانس و الجن يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً،

و لو شا. ربك ما فعلوه ، فذرهم و ما يفترون ٦ : ١١٢ ﴾ .

و فى حديث أبى ذر الطويل الذى رواه أبو حاتم بن حبات فى صحيحه بطوله قال: يا أبا ذر تعوذ بالله من شياطين الانس و الجن ، فقال يا رسول الله أو للانس شياطين ؟ قال نعم ، شر من شياطين الجن .

و قد قال تعالى : ﴿ و إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا ، و إذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم إنما نحن مستهزؤن ٢ : ١٤ ﴾ و المنقول عن عامة المفسرين أن المراد شياطين الانس ، و ما علمت أحداً قال إنهـــم شياطين الجن ، فعن ابن مسعود و ابن عباس و الحسر. و السدى أنهم رؤسائهم في الكفر ، و عن أبي العالية و مجاهـد: إخوانهم من المشركين . و عن الضحاك و ابن السائب : كهنتهم ، و الآبة تتناول هذا كله و غيره ، و لفظها يدل عـــلى أن المراد شياطين الانس ، لأنه قال : ﴿ و إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا ، و إذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم ﴾ و معلوم أن شياطين الجن معهـــم لما لقوا الذين آمنوا لا يحتاج أن يخلو به . و شیطان الجن هو الذی أمرهم بالنفاق ، و لم یکن ظاهرا حتی یخلو معهم ، و يقول : ﴿ إِنَّا مَعُكُمُ ﴾ لا سما إذا كانوا يظنون أنهم على حق ، كما قال تعالى : ﴿ وَ إِذَا قَيْلِ لَهُمْ آمَنُوا كَمَا آمَنِ النَّاسِ قَالُوا أَ نُؤْمِنَ كَمَا آمَنِ السَّفَهَا-أ لا إنهــــم هم السفها. و لكن لا يعلمون ﴾ و لو علموا أن الذي يأمرهم بدلك شيطان لم يرضوه .

و قد قال الخليل بن أحمد : «كل متمرد عند العرب شيطان ، وفى اشتقاقه قولان : أصحها أنه من شطن يشطن ، إذا بعد عن الخير » و النون - ۳۹۲ -- ۲۹۲ --

أصلية ، قال أمية بن أبى الصلت فى صفة سليمان عليه السلام : أيما شاطن عصاه عكاه ، ثم يلتى فى السجن و الأغلال ، عكاه أوثقه . وقال النامغة :

نأت بسعاد عنك نوى شطون فبانت و الفواد بها رهين و لهذا قرنت به اللعنة ، فإن اللعنة هي البعد من الخير، و الشيطان بعيد من الخير، فيكون وزنه فبعالا نظير فعال، و هو من صفات المبالغة، مثل القيام و القوام، فالقيام فيعال، و القوام فعال، مثل العياذ و العواذ، وفي قراءة عمر: « الحي القيام، فالشيطان المتصف بصفة ثابتة قوية في كثرة البعد عن الخير بخلاف من بعد عنه مرة و قرب منه أخرى، فأنه يكون شيطانا، و مما يدل على ذلك قولهم: تشيطن يتشيطن شيطنة، و لو كان من شاط يشيط لقيل تشيط يتشيط، و الذي قال : هو مرب شاط يشيط إذا احترق و التهب، جعل النون زائدة، و قال وزنة فعلان ، كما

وقد يشيط على أرماحنا البطل

قال الشاعر:

و هذا يصح فى الاشتقاق الأكبر الذى يعتبر فيه الانفاق فى جنس الحروف ، كما يروى عن أبى جعفر أنه قال : العامة مشتق من العمى ، ما رضى الله أن يشبههم بالانعام حتى قال : ﴿ بل هم أضل سبيلا ﴾ .

و هذا كما يقال: السرية ماخوذة من السر، و هو النكاح، و لو جرت على القياس لقيل: سريرة، فانها على وزن فعيلة، و لكن العرب تعاقب بين الحرف المضاعف و المعتل كما يقولون تقضى البازى و تقضض،

#### قال الشاعر:

#### تقضى البازى إذا البازى كسر

و منه قوله تعالى: ﴿ فانظر إلى طعامك و شرابك لم يتسنه ﴾ و هذه الهاء تحتمل أن تكون أصلية ، فجزمت بلم ، و يكون من سانهت ، و تحتمل أن تكون ها السكت ، كالهاء من كتابيه و حسابيه و اقتده و ماليسه و سلطانيه .

و أكثر القراء يثبتون الهاء وصلا و وقفا ، و حمزة و الكسائى يحذفانها من الوصل هنا و من « اقتده » فعلى قراءتهما يجب أن تكون ها السكت ، فان الأصلية لا تحذف ، فتكون لفطة لم يتسن ، كما تقول : لم يتغن ، و تكون ماخوذة من قولهم تسنى يتسنى ، و على الاحتمال الآخر تكون من تسنه يتسنه ، و المعنى واحد .

قال ابن قتيبة : أى لم يتغير بمر السنين عليه ، و اللفظ ماخوذ من السنه ، تقول : سانهت النخــــلة إذا حملت عاما و حالت عاما ، فذكر ابن قتيبة لغة من جعل الها. أصلية ، و فيها لغتان ، يقال : عاملته مسانهة ومساناه و من الشواهد لما ذكره ابن قتيبة قول الشاعر :

فليست بسنها و لا رجبية و لكن عرايا فى السنين الجوائح عدح النخلة ، و المقصود مسدح صاحبها بالجود ، و أنه يعربها لمن يأكل ثمرها لا يرجبها لتخلية ثمرها و لا هى بسنها .

و المفسرون من أهل اللغة يقولون فى الآية معناه لم يتغير . و أما لغة من قال : إن أصله سنوة ، فهى مشهورة ، و لهذا يقال في جمعها سنوات ، و يشابهه في الاشتقاق الأكبر الماء الأسن ، و هو المتغير المنتن ، و يشابهه في الاشتقاق الأصغر الحماً المسنون ، فانه من سن ، يقال : سنت الحجر على الحجر إذا ملكته ، و الذي يسيل بينهما سنين ، و لا يكون إلا منتنا ، و هذا أصح من قول من يقول : المسنون المصبوب على سنة الوجه ، أو المصبوب المفرغ ، أى أبدع صورة الانسان ، فان هذا إنما كان بعد أن خلق من الحماً المسنون ، و نفس الحما لم يكن على صورة الانسان ، و لا صورة وجه ، و لكن المراد المنتن ، فقوله « لم يتسنه » الانسان ، و لا صورة وجه ، و لكن المراد المنتن ، فقوله « لم يتسنه » خلاف قوله « ما آسن » فانه من قولهم أسن يأسن ، فهذا من جنس الاشتقاق الأكبر لاشتراكهما في السين و النون ، و النون الاخرى و الهمزة والهاء متقاربتان ، فانها حرفا حلق ، و هذا باب واسع .

و المقصود أن اللفظين إذ اشتركا فى أكثر الحروف و تفاوتا فى بعضها ، قيل أحدهما مشتق من الآخر ، و هو الاشتقاق الأكبر .

و الأوسط أن يشتركا فى الحروف لا فى ترتيبها كقول الكوفيين: الاسم مشتق من اسمه .

و الاستقاق الأصغر الخاص الاستراك فى الحروف و ترتيبها، وهو المشهور، كقولك: علم يعلم فهو عالم، وعلى هذا فالشيطان مشتق مر شطن، و على الاشتقاق الأكبر هو من شاط يشيط، لأنها اشتركا فى الشين و الطاء، و النون و الباء متقاربتان، فالله سبحانه أمر فى سورة الناس بالاستعادة من شر الوسواس من الجنة و الناس الذى يوسوس فى صدور الناس، و يدخل فى ذلك وسوسة نفس الانسان له، و وسوسة

غيره له ، و القول في معنى الآية مبسوط في مصنف مفرد ` .

٥٠ : ١٨ ﴿ مَا يَلْفُظُ مِنْ قُولَ إِلَّا لَدِيهِ رَقِيبٍ عَتَيْدٍ ﴾ .

و قد اختلف أهل التفسير ، هل يكتب جميع أقواله ؟ فقال مجاهد و غيره : يكتبان كل شيء حتى أنينه في مرضه .

و قال عكرمة: لا يكتبان إلا ما يؤجر عليه أو يوزر ، و القرآن يدل على أنهما يكتبان الجميع ، فانه قال: ﴿ ما يلفظ من قول ﴾ نكرة فى الشرط بحرف « من » فهذا يعم كل قوله ، و أيضاً فكونه يؤجر على قول معين أو يؤزر ، يحتاج أن يعرف الكاتب ما أمر به و ما نهى عنه ، فلا بد فى إثبات معرفة الكاتب به إلى النقل ، و أيضاً فهو مأمور إما بقول الخير ، و إما بالصهات ، فاذا عدل عما أمر به من الصهات إلى فضول القول الذى ليس بخير ، كان هذا عليه ، فانه يكون مكروهاً : و المكروه ينقصه ، و لهذا قال النبي صلى الله عليه و سلم : « من حسن اسلام المرأ تركه ما لا يعنيه ، فاذا خاض فيما لا يعنيه نقض من حسن اسلامه ، فكان هذا غلبه ، إذ ليس من شرط ما هو عليه ، أن يكون مستحقاً لعذاب جهم ، غلبه ، إذ ليس من شرط ما هو عليه ، أن يكون مستحقاً لعذاب جهم ، وغضب ، بل نقص قدره و درجته عليه '

۰۰ : ۲۷ ﴿ إِن فَى ذَلَكُ لَذَكَرَى لَمْنَ كَانَ لَهُ قَلْبُ أُو أَلَقَى السَمَّعِمِ ، و هو شهيد ﴾ .

فان من يؤتى الحكمة و ينفع بالعسلم على منزلتين : إما رجل رأى ، الحق بنفسه ، فقبله و اتبعه ، و لم يحتج من يدعوه إليه ، فذلك صاحب ،

 <sup>(</sup>۱) منهاج السنةالنبوية ج ۲ ص ۶۸ .

القلب، أو رجل لم يعقله بنفسه بل هو محتاج إلى من يعلسه و تتبين له و يعظمه و يؤدبه، فهذا أصغى فألتى السمع و هو شهيد، أى حاضر القلب ليس بغائبه، كما قال مجاهد: أوتى العلم وكان له ذكرى إلى .

0 0 0 0 **0** 0

#### سورة الذاريات

٥١ : ٥٥ - ٥٥ ﴿ كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون ، أ تواصوا به ؛ بل هم قوم طاغون ﴾ .

و ذلك أن الرسول يأتى بما يخالف عاداتهم: و يفعل ما يرونه غير نافع ، و يترك ما يرونه نافعا ، و هذا فعل المجنون ؛ فان المجنون فاسد العلم و القصد ؛ و من كان مبلغه من العلم إرادة الحياة الدنيا كان عنده من ترك ذلك و طلب ما لا يعلمه مجنونا ، ثم النبي مع هذا يأتي بأمور خارجة عن قدرة الناس من اعلام بالغيوب ، و أمور خارجة لعاداتهم فيقولون هو ساحر ٢ .

٥١: ٥٦ ﴿ و ما خلقت الجن و الانس إلا ليعبدون ﴾ .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱ ص ۲۷۸ . (۲) النبوات ص ۲۷۱ .

فالغاية الحيدة التي بها يحصل كال بني آدم و سعاداتهم و نجماتهم عبادة الله وحده، وهي حقيقة قول القائل لا إله إلا الله، و لهذا بعث الله جميع الرسل، و أنزل جميع الكتب، فلا تصلح جميع النفوس و تزكو و تكمل إلا بهذا، كما قال تعالى: ﴿ و ويل للشركين الذين لا يؤتون الزكاة ﴾ أى لا يؤتون ما تزكو به نفوسهم من التوجيد و الإيمان، وكل من لم يحصل له هذا الاخلاص لم يكن من أهل النجاة و السعادة، كما قال تعالى: ﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك به و يغفر ما دون ذلك لمن يشاه ﴾ و هذا أول الكلمات العشر التي أنزلها الله على موسى حيث قال : لا إله إلا أنا إلهك الذي أخرجتك من أرض مصر من التعبد لا يكون لك إله إلا غيرى، لا تتخذ صورا و لا تمشالا، ما في السهارات من فوق و من في الأرض من أسفل، و ما في الماء من تحت الأرض لا تسجد لهن و لا تعبدهن، إني أنا ربك العزيز.

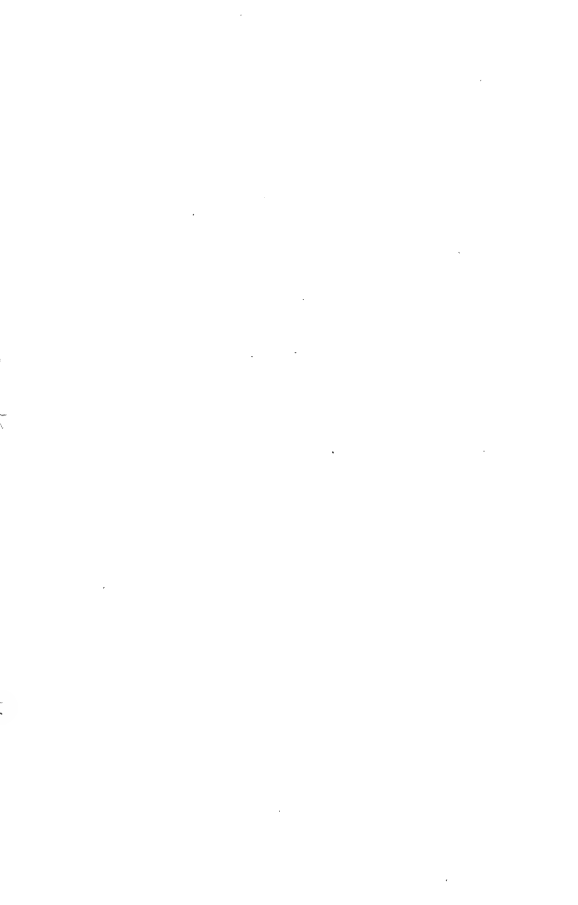
و قد شهد المسيح عليه السلام أن هذا هو أعظم وصية في الناموس فعبادة الله وحده لا شريك له و أن يكون الله أحب إلى العبد من كل ما سواه ، هو أعظم وصية وكلمة جا بها المرسلون كموسي و المسيح و محمد صلوات الله عليهم أجمعين ، و منه هذا هم الشرك الذي لا يغفر الله تعالى قال تعالى : ﴿ و من الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله و الذين آمنوا أشد حباً لله ﴾ و قد بسط الكلام على هذا في غير هسذا الموضع ، و بين أن النفس ليس لها نجاة و لا سعادة و لا كال إلا بأن يكون الله معبودها و محبوبها الذي لا أحب إليها منه ، و لهذا كثر في يكون الله معبودها و محبوبها الذي لا أحب إليها منه ، و لهذا كثر في

الكتب الالهية الأمر بعبادة الله وحده .

و لفظ العبادة تتضمن كمال الذل مكمال الحب، فلا بد أن مكون العالد محبًّا للا له المعبود كال الحبِّ ، و لا بد أن يكون ذليلًا له كال الذل، فمن أحب شيئًا و لم يذل له لم يعبده، و من خضع له و لم يحبـه لم يعبده ، وكمال الذل و الحب لا يصلح إلا لله وحده ؛ فهو الايله المستحق للعبادة التي لا يستحقها إلا هو ، و ذلك لا يتضمن كمال الحب و الذل و الاجلال و الاكرام و التوكل و العبادة ، فالنفوس محتاجة إلى الله من حیث هو معبودها الذی هو محبوبها ، و منتهی مرادها و مغیتها ، و من حيث هو ربها و خالقها ، فمن أقر بأن الله رب كل شي. و خالقه و لم يعبد الله وحده بحيث يكون الله أحب إليه من كل ما سواه ، و أخشى عنده من كل ما سواه ، و أعظم عنده من كل ما سواه و أرجى عنده من كل ما سواه بل من سوى بين الله و بين بعض المخلوقات في الحب بحيث يحبه مثل مایحب الله و یخشاه مثل ما یخشی الله و برجوه مثل ما برجو الله و یدعوه مثل ما يدعوه فهو مشرك الشرك الذي لا يغفره الله و لوكان مع ذلك عفیفا فی طعامه و نکاحه ، وکان حلما شجاعا ' .

ល **ជ**េស ស ស ជ

<sup>(</sup>١) الجواب المحيح ج ٤ ص ١٠٨٠



## سورة الطور

٢٥ : ٥٧ ﴿ أُم خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون ﴾ .

فى الصحيحين عن جبير بن مطعم أنه لما قدم فى أسارى بدر قال: وجدت النبى صلى الله عليه و سلم يقرأ فى المغرب بالطور، قال: فلما سمت هذه الآية: ﴿ أَم خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون ﴾ أحسست فوادى قد الصداع .

وذلك أن هذا تقسيم حاصر ، ذكره الله بصيغة استفهام الانكار ليبين أن هذه المقدرات معلومة بالضرورة لا يمكن جحدها ؛ يقول : ﴿ أَم خلقوا من غير شي ﴾ أى من غير خالق خلقهم أم هم خلقوا أنفسهم ، و هم يعلمون أن كلا النقيضين باطل ، فتعين أن لهم خالقا خلقهم سبحانه و تعالى ' .

9 \$ 10 B

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث النزول ص ۳۶ ۰

### سورة النجم

۰۵ : ۵ – ۱۸ ﴿ علمـــه شدید القوی ، ذو مرة فاستوی ، و هو بالأفق الأعلى : ثم دنا فتــدلى ، فكان قاب قوسين أو أدنى ، فأوحى إلى عبده ما أوحى ، ماكذب الفؤاد ما رأى ، أ فتمارونه على ما يرى ، و لقد رآه نزلة أخرى ، عند سدرة المنتهى ، عندها جنة المأوى ، إذ يغشى السدرة ما يغشى ، ما زاغ البصر و ما طغى ، لقد رأى من آيات ربه الكبرى ﴾ . في الصحيحين عن مسروق قال كنت متكشًا عند عائشة رضى الله عنها فقالت : يا أبا عائشة ! ثلاث من تكلم بواحدة منهن فقد أعظم على الله الفرية ، قلت : و ما هن ؟ قالت : من زعم أن محمداً رأى ربه فقيد أعظم على الله الفرية ، و من زعم أنه يعلم ما في غد فقد أعظم على الله الفرية ، و من زعم أنه كتم شيئاً بما أوحى إليه فقد أعظم على الله الفرية ، قال: وكنت متكنًا فجلست ، فقلت: يا أم المؤمنين! انظريني و لا تعجلبني أَلَّمْ يَقُلُ الله تَعَالَى : ﴿ وَ لَقَدَ رَآهُ بِالْأَفَقِ الْمِينَ ﴾ ﴿ وَ لَقَــد رَآهُ نَزِلَةً أخرى ﴾ فقالت : أنا أول هذه الأمة سأل عن ذلك رسول الله صلى الله عليه و سلم ، فقال : « إنما هو جبريل ، لم أره على صورته التي خلق عليهـا غير هاتين المرتين ، رأيته منهبطاً من الساء سادا عظم خلقه ما بين الساء و الأرض » و فى لفظ : فقلت : فأين قوله عز و جل : ﴿ ثم دنا فتــدلى فكان قاب قوسين أو أدنى ، فأوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ ؟ قالت : إنما ذاك جبريل عليه السلام كان يأتيه فى صورة الرجال ، و إنه أناه هـذه المرة فى صورته فسد أفق السام » .

و فى الصحيحين عن زر بن حبيش عن قول الله : ﴿ فَكَانَ قَابِ قوسين أو أَدْنَى ﴾ قال : أخبرنى ابن مسعود أن النبي صلى الله عليه و سلم رأى جبريل له ست مأة جناح » .

و قال البخارى فى بعض طرقه : « رأى رفرفا أخضر قــــد ســد الأفق » .

و فی صحیح مسلم عن أبی هریرة : ﴿ و لقـــد رآه نزلة أخرى ﴾ قال : رأی جبریل ' .

۳۵: ۱۹ – ۲۲ ﴿ أَ فَرَأَيْتُمَ اللَّاتُ وَ الْعَزَى ، وَ مَنَاتُ الشَّالُسُـةُ الْأَخْرَى ، أَ لَكُمُ الذِّكُرُ وَ لَهُ الْأَنْتُى ، تَلْكُ إِذَا قَسْمَةً ضَيْرَى ﴾ .

كانت اللات لاهل الطائف، ذكروا أنه كان فى الاصل رجلا صالحاً يلت السويق للحاج فلما مات عكفوا على قبره مدة، ثم اتخذوا تمثاله ثم بنوا عليه بنية سموها بيت الربة، و قصتها معروفة لما بعث النبي صلى الله عليه و سلم لهدمها لما افتتحت الطائف بعد فتح مكة سنة تسع من الهجرة.

و أما العزى فكانت لأهل مكة قريبا من عرفات ، وكانت هناك شجرة يذبحون عندها و يدعون ، فبعث النبي صلى الله عليه و سلم إليها خالد بن الوليد عقب فتح مكة فأزالها ، و قسم النبي صلى الله عليه و سلم مالها

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين

و خرجت منها شيطانة ناشرة شعرها ، فيئست العزى أن تعبد ، و أما مناة فكانت لأهل المدينة يهلون لها شركا بالله تعالى ، وكانت حذو قديد الجبل الذي بين و المدينة من ناحية الساحل .

☼ ♥ ☼ ₽ ₽ ₽

#### سورة الواقعة

و هذا غير ما ذكره فى أول السورة من انقسامهم يوم القيامسة الكبرى إلى سابقين ، و أصحاب يمين و مكذبين ، فانه سبحانه ذكر فى أول السورة انقسامهم فى القيامة الكبرى ، و ذكر فى آخرها انقسامهم عنسد الموت ، و هو القيامة الصغرى ، كما قال المغيرة بن شعبسة : من مات فقد قامت قيامته ، وكذلك علقمة و سعيد بن جبير عن ميت ، أما هذا فقد قامت قيامته ؛ أى صار إلى الجنة أو النار ، و إن كان بعد هذا تعاد الروح

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ص ١٥٠ .

إلى البدن، ويقعد بقبره، ومقصودهم أن الشخص لا يستبطى الثواب و العقاب، فهو إذا مات يكون فى الجنة أو فى النار، قال تعالى عن قوم نوح: ﴿ بما خطيئاتهم أغرفوا فأدخلوا ناراً ﴾ وقال عن آل فرعون: ﴿ النار يعرضون عليها غدواً وعشياً، ويوم نقوم الساعة أدخلوا آل فرعون أشد العذاب ﴾ .

0 0 0 0 0 0

### سورة الحديد

۱۰: ۵۷ ﴿ من الذين أنفقوا من بعد و قاتلوا ، وكلا وعـد الله الحسنى ﴾ .

ففضل المنفقين المقاتلين قبل الفتح، و المراد بالفتح هنا صلح الحديبية، و لهدذا سئل النبي صلى الله عليه و سلم أو فتح هو؟ قال نعم، و أهل العلم يعلمون أن فيه أنزل الله تعالى: ﴿ إِنَا فَتَحَنّا لَكُ فَتَحَا مَدِيناً، لِيغَفُر الله لك ما تقدم من ذنبك و ما تأخر، و يتم نعمته عليك و يهديك صراطاً مستقيما، و ينصرك الله نصراً عزيزاً ﴾ فقال بعض المسلمين يا

<sup>(</sup>١) النبوات ص ١٧٢ .

رسول الله هذا لك فما لنا يا رسول الله ؟ فأنزل الله تعالى : ﴿ هُوَ الذَّى أَنْزُلُ السَّكِينَةُ فَى قُلُوبِ المؤمنينِ ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم ﴾ .

و هذه الآية نص فى تفضيل المنفقين المقاتلين قبل الفتح على المنفقين بعده ، و لهمذا ذهب جمهور العلماء إلى أن السابقين فى قوله تعمالى : ﴿ و السابقون الاولون من المهاجرين و الانصار ﴾ هم هؤلاً الذين أنفقوا من قبل الفتح و قاتلوا ، و أهل بيعة الرضوان كلهم منهم ، وكانوا أكثر من ألف و أربع مأة .

و قد ذهب بعضهم إلى أن السابقين الأولين هم من صلى إلى القبلتين و هذا ضعيف، فان الصلاة إلى القبلة المنسوخة ليس بمجرده فضيلة و لأن النسخ ليس من فعلهم الذى يفضلون به ، و لأن التفضيل بالصلاة إلى القبلتين لم يدل عليه دليل شرعى ، كا دل على التفضيل بالسبق إلى الانفاق و الجهاد ، و المبايعة تحت الشجرة ، و لكن فيه سبق الذين أدركوا ذلك على من لم يدركه ، كا أن الذين أسلبوا قبل أن تفرض الصلوات الخس ، هم السابقون ، على من تأخر اسلامه عنهم ، و الذين أسلبوا قبل أن تجعل صلاة الحضر أربع ركعات هم سابقون على من تأخر اسلامه عنهم ، و الذين أسلبوا قبل أن يفرض ، هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل أن يفرض ميام شهر رمضان هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل أن يفرض صيام شهر رمضان هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل أن يفرض سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم الخر هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم الخر هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم الخر هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم الخر هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم الخر هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم المز هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم المز هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم المز هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم المز هم سابقون على من أسلم بعدهم ، و الذين أسلبوا قبل تحريم الربا كذلك .

فشرائع الاسلام من الايجاب و التحريم كانت تنزل شيئاً فشيئاً ، وكل من أسلم قبل أن تشرع شريعة فهو سابق على من تأخر عنه ، وله بذلك فضيلة ، فضيلة من أسلم قبل نسخ القبلة على من أسلم بعده هى من هذا الباب ، وليس مثل هذا ما يتميز به السابقون الأولون عن التابعين إذ ليس بعض هذه الشرائع أولى بمن يجعله خيراً من بعض ، و لألف القرآن و السنة قد دلا على تقديم أهل الحديبية ، فوجب أن تفسر هذه الآية بما يوافق سائر النصوص .

و قد علم بالاضطرار أنه كان فى هؤلاً السابقين الأولين أبو بكر و عمر و عثمان و على و طلحة و الزبير ، و بايع النبى صلى الله عليه و سلم يده عن عثمان ، لأنه قد كان غائبا قد أرسله إلى أهل مكة ليبلغهم رسالته و بسببه بايع النبى صلى الله عليه و سلم الناس لما بلغه أنهم قتلوه .

وقد ثبت فى صحيح مسلم عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه أنه قال : لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة ، وقال تعالى : ﴿ لقد تاب الله على النبى و المهاجرين و الانصار الذين اتبعوه فى ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ، ثم تاب عليهم ، إنه بهم رؤف رحيم ﴾ فيمع بينهم و بين الرسول فى التوبة ' ·

١٦: ٥٧ ﴿ أَلَمْ يَأْنَ لَلَذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قَلُوبِهِمَ لَذَكُرُ اللّهِ وَ مَا نَزِلُ مِنَ الْحِقَ ، و لا يكونُوا كالذين أُوتُو الكتاب مِن قبل فطال عليهـمِ الأمد فقست قلوبهم ﴾ .

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ج ١ ص ١٥٥ .

فقوله ولا يكونوا مثلهم نهى مطلق عن مشابهتهم في قسوة قلوبهم و قسوة القلب من ثمرات المعاصي ، و قد وصف الله سبحانه بها اليهود في غير موضع: فقـــال تعالى: ﴿ فقلنا اضربوه ببعضها ، كذلك يحبي الله الموتى و يربكم آياته لعلكم تعقلون ، ثم قست قلوبكم من بعـــد ذلك ، فهي كالحجارة أو أشد قسوة ، و إن من الحجارة لما يتفجر منه الأنهار ، و إن منها لما يشقق فيخرج منه الماء، و إن منها لما يهبط من خشية الله، و ما الله بغافل عما تعملون﴾ و قال تعالى : ﴿ و لقد أُخذ الله ميثاق بني اسرائيل و بعثنا منهم اثني عشر نقيباً ، و قال آلله إني معكم ، لأن أقمّم الصلاة وآتيتم الزكاة : وآمنتم برسلي و عزرتموهم ، و أقرضتم الله قرضاً حسناً لأكفـرن عنكم سيئاتكم و لأدخلنكم جنات تجرى من تحتها الأنهار ﴾ إلى قوله ﴿ فما نقضهم ميثاقهم لعناهم و جعلنا قلوبهم قاسية ، يحرفون الكلم عن مواضعـه و نسوا حظاً مما ذكروا به ، و لا تزال تطلع على خائنـــة منهم إلا قليلا منهم فاعف عنهم و اصفح ، إن الله يحب المحسنين ﴾ ' .

۲۰: ۵۷ ﴿ لقد أرسلنا رسلنا بالبينات و أنزلنا معهم الكتاب و الميزان ليقوم الناس بالقسط، و أنزلنا الحديد فيه بأس شديد و منافع للناس، و ليعلم الله من ينصره و رسله بالغيب، إن الله قوى عزيز ﴾ .

و قال الله : ﴿ الذي أنزل الكتاب بالحق و الميزان ٢٢ : ١٧ ﴾ . و الميزان قال كثير من المفسرين : هو العدل ، و قال بعضهم هو ما به يعرف العدل ، وكذلك قالوا في قوله :

<sup>(</sup>١) اقتضا الصراط المستقيم ص ٤٢ .

﴿ و الساء رفعها و وضع الميزان﴾ الآمثال المضروبة و الأقيسة العقلية التي تجمع بين المنهاثلات و تفرق بين المختلفات، و إذا أطلق لفظ و الكتاب، كا في قوله: ﴿ و أنزلنا معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ﴾ دخل فيه الميزان لأن الله تعالى بين في كتابه من الأمثال المضروبة و المقاييس العقلية ما يعرف به الحق و الباطل.

و هذا كلفظ « الحكمة » تارة يقرن بـ « الكتاب » كا فى قوله ﴿ و أنزل الله عليك الكتاب و الحكمــة ﴾ و تارة يفرد « الكتاب » كقوله : ﴿ الحمد لله الذى أنزل على عبده الكتاب ﴾ و إذا أفرد دخلت الحكمة فى معناه ، وكذلك فى لفظ « القرآن » و « الايمان » قال تعالى : ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا ، ما كنت تدرى ما الكتاب و لا الايمان ، و لكن جعلناه نورا نهدى به من نشاء من عبادنا ، و إنك لتهدى إلى صراط مستقيم ﴾ و إذا أفرد لفظ « القرآن » فهو يدل عــلى الايمان ، كا أن الايمان يدل على القرآن ، فهما متلازمان أ

ស្សស្សស

<sup>(</sup>١) الرد على المطقيين ص ٣٣٤ .

#### سورة المجادلة

۸ه : ۱ ﴿ قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها و تشتكي إلى الله ، و الله يسمع تحاوركما ﴾ .

أى تشتكى إليه و هو يسمع التحاور ، و التحاور تراجع الكلام ، بينها و بين الرسول ، قالت عائشة : سبحان الذى وسع سمعه الأصوات ، لقد كانت الجحادلة تشتكى إلى النبي صلى الله عليه و آله و سلم فى جانب البيت و إنه ليخنى على بعض كلامها ، فأنزل الله تعالى : ﴿ قد سمع الله قول التي تحادلك فى زوجها و تشتكى إلى الله و الله يسمع تحاوركما ﴾ ' .

قال الرافضي في قوله تعالى :

١٥ : ١٦ ﴿ يَا أَيْهَا الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدى نجواكم صدقة ﴾ قال أمير المؤمنين على بن أبى طالب رضى الله عنه :
 لم يعمل بهذه الآية غيرى ، و بى خفف عن هذه الآية أمر هذه الآية .

و الجواب أن يقال: الأمر بالصدقة لم يكن واجباً على المسلمين حتى يكونوا عصاة بتركه، إنما أمر به من أراد النجوى، و اتفق أنه لم يرد النجوى إذ ذلك إلا على رضى الله عنه، فتصدق لأجل المناجاة، و هذا كأمره بالهدى لمن تمتع بالعمرة إلى الحج، و أمره بالهدى لمن تمتع بالعمرة إلى الحج، و أمره بالهدى لمن أحصر،

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ص ٧٥٠ .

و أمره لمن به أذى من رأسه بفدية من صيام أو صدقة أو نسك، و هذه الآمة نزلت في كعب بن عجرة لما مر به النبي صلى الله عليه و سلم و هو ينفخ تحت قدر و هوام رأسه تؤذيه ، وكاثمره لمن كان مريضا أو على سفر بعدة من أيام أخر ، وكأمره لمر. حنث في يمينه بإطعام عشرة مساكين أوكسوتهم أو تحرير رقبة ، وكأمره إذا قاموا إلى الصلاة أن يغسلوا وجوههم و أيديهم إلى المرافق ، وكأمره إذا قرأوا القرآن أن يستعيذوا بالله من الشيطان الرجيم ، و نظائر هذا متعددة ، فالأمر المعلق بشرط إذا لم يوجـــد ذلك الشرط إلا في حق واحــد لم يؤمر به غيره، و هكذا آية النجوى ، فانه لم يناج الرسول قبل نسخها إلا على ، و لم يكن على من ترك النجوى حرج، فمثل هذا العمل ليس من خصائص الأمة، و لا من خصائص علَى رضي الله عنه ، و لا يقال إن غير على ترك النجوى بخلا بالصدقة ، لأن هذا غير معلوم فان المدة لم تطل ، و في تلك المدة القصيرة لا يحتاج الواحد إلى النجوى ، و إن قدر أن هذا كان يخص بعض الناسل لم يلزم أن يكون أبو بكر و عمر رضي الله عنهما من هؤلاً ، وكيف و أبو بكر رضى الله عنه أنفق ماله كله يوم رغب النبي صلى الله عليه و سلم في الصدقة ، و عمر رضي الله عنه جاء بنصف ماله بلا حاجة إلى النجوي ، فكيف يبخل بدرهمين أو ثلاثة يقدمها بين يدى نجواه -

و قد روى زيد بن أسلم عن أبيه قال : سمعت عمر يقول : أمرنا رسول الله صلى الله عليه و سلم أن نتصدق ، فوافق ذلك مالا عندى فقلت اليوم أسبق أما بكر ؛ إن سبقته يوما ، فجئت بنصف مالى ، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: ما أبقيت لأهلك يا عمر ؟ فقلت مثله ، قال : و أتى أبو بكر بكل مال عنده ' فقال يا أبا بكر ! ما أبقيت لأهلك ؟ فقال أبقيت لهم الله و رسوله ، فقلت : لا أسابقك إلى شيء أبداً ' .

٨٥ : ١٩ ﴿ استحوذ عليهم الشيطان ﴾ .

أى استولى ، يقال : حاذ الابل حوذا إذا استاقها ، فالذين استحوذ عليهم الشيطان فساقهم إلى خلاف ما أمر الله به و رسوله ٢ .

۲۱ ( کتب الله لاغلبن أنا و رسلی ، إن الله لقوی عزیز ) .

و قوله : « لاغلبن » قسم ، أقسم الله عليه فهو جواب قسم ، تقديره « و الله لاغلبن أنا و رسلى » و هذا يتضمن اخباره بوقوع ذلك ، و إنه كتب على نفسه ذلك و أمر به نفسه ، و أوجبه على نفسه ، فان صيغة القسم يتضمن التزام ما حلف عليه ، إما حضاً عليه و أمراً به ، و إما منعاً منه و نهياً عنه ، و لهذا كان فى شرع من قبلنا يجب الوفا و بذلك و لا كفارة فيه ، و كذلك كان فى أول الاسلام ، و لهذا كان أبو بكر لا يحنث حتى أنزل الله كفارة اليمين ، كما ذكرت ذلك عائشة ، و لهدنا مار أيوب أن يأخذ بيده ضغثا فيضرب به و لا يحنث ، فان ذلك صار واجبا باليمين كوجوب المنذور الواجب بالنذر يحتذى به حذو الواجب بالشرع ، و الضرب بالضغث يجوز فى الحدود ؛ إذا كان المضروب لا يحتمل التفريق ؛ كما جاء فى الحديث ؛ و لو كان فى شرعهم كفارة لاغنت

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ه ٠ (٢) مُتاوى ج ٣ ص ٣٨ ٠

عن الضرب مطلقاً لكن الانسان قد يلتزم ما لا يعلم عاقبته ثم يندم عليه ، و الرب تعالى عالم لعواقب الامور ، فلا يحلف على أمر ليفعلنه إلا و هو يعلم عاقبته ، و اليمين موجبة ، و لهذا قال تعالى : ﴿ كتب الله لاغلبن ﴾ وكتب مثل كتب في قوله : ﴿ كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾ فهي كتابة تتضمن خبراً و إيجابا ، و منه قوله تعالى : ﴿ و ما من دابة في الارض إلا على الله رزقها ﴾ و في الحديث الصحيح الالهي : « يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي و جعلته بينكم محرما فلا تظالموا » . .

0 0 0 0 0

<sup>(</sup>١) النبوات ص ٢٣١ .

### سورة الحشر

90: 11 – 17 ﴿ أَكُمْ تَرَ إِلَى الذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لَا خَـوانهــم الذِينَ كَفُرُوا مِن أَهُلَ الكتابِ لَئِن أَخْرِجَتُم لِنَخْرِجِنَ مَعْكُم ، و لا نطيع فَيْكُمُ أَحْداً أَبْداً ، و إِن قُوتُلُتُم لِنَصْرِنَكُم ، و الله يشهد إنهم لكاذبون ، لئَن أُخْرِجُوا لا يُخْرِجُونَ مَعَهـــم ، و لئَن قُوتُلُوا لا ينصرونهم ، و لئن نصروهم ليولن الأدبار ؛ ثم لا ينصرون ﴾ .

وكذلك كان ، فروى أهل التقسير و المغازى و السير أن هسذه الآية نزلت فى المنافقين ، كعبد الله بن أبى ، و عبيد الله بن نبتل ، و رفاعة بن تابوت ، و نحوهم ، كانوا يقولون لبنى النضير و هم اليهود حلفائهم : « لئن أخرجتم لنخرجن معكم » فأخبر الله عنهم أنهم لن يفعلوا ذلك ، وكذلك كان ، و ضرب الله لهم مثلا بالشيطان : ﴿ إِذْ قَالَ للانسان اكفر ، فلما كفر قال إلى برى منك ، إنى أخاف الله رب العالمين ﴾ كذلك المنافقون و بنو النضير ن .

\* \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) الجواب الصعيع ج ٤ ص ١٣٠ .

#### سورة الممتحنة

۱: ٦. ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا عَدُوى وَ عَدُوكُم أُولِياً ، تَلْقُونَ إِلَيْهِم بِالْمُودَة ﴾ .

في حديث على أن حاطبا كتب إلى المشركين يخبرهم ببعض أمر رسول الله صلى الله عليه و سلم لما أراد عزوة الفتح فاطلع الله نبيه على ذلك ، فقال لعلى و الزبير إذهبا حتى تأتيا روضة خاخ فان بها ظعينة معها كتاب فلما أتيا بالكتاب قال: ما هذا يا حاطب؟ فقال و الله يا رسول الله ما فعلت هذا ارتداداً و لا رضا بالكفر و لكن كنت امر الملصقا في قريش ، و لم أكن من أنفسهم ، وكان معك من المهاجرين ، لهم بمكة قرابات يحمون بها أهليهم ، فأحببت إذا فاتني ذلك أن أتخذ عندهم يدا يحمون بها قرابتي ، فقال عمر رضى الله عنه : دعني أضرب عنق هذا المنافق ، فقال: إنه شهد بدرا ، و ما يدريك أن الله اطلع على أهل بدر ، فقال : اعملوا ما شئم فقد غفرت لكم ، و أنزل الله تعالى أول سورة فقال : اعملوا ما شئم فقد غفرت لكم ، و أنزل الله تعالى أول سورة الممتحنة : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدى و عدوكم أوليا ، تلقون إليهم بالمودة ﴾ الآية .

و هذه القصة بما اتفق أهل العلم على صحتها، و هي متواترة عندهم معروفة عند علماء التفسير و علماء المغازي و السير و التواريخ و علماء الفقه

وغير هؤلاً. ` .

٧:٦٠ ﴿ عسى الله أن يجعل بينكم و بين الذين عاديتم منهم مودة
 و الله قدير ، و الله غفور رحم ﴾ .

نزلت فی المشرکین الذین عادوا الله و رسوله ، مثل أهل الاحزاب کأبی سفیان بن حرب ، و أبی سفیان بن الحرث ، و الحارث بن هشام ، و سهیل بن عمرو ، و عکرمة بن أبی جهل ، و صفوان بن أمیة و غیرهم ، و أنهم بعد معاداتهم لله و رسوله جعل الله بینهم و بین الرسول والمؤدنین مودة .

و فى هذا ما دل على أن الشخص قد يكون عدوا لله ثم يصير وليا لله مواليا لله و رسوله و المؤمنين ، فهو سبحانه يتوب على من تاب ، ومن لم يتب فإلى الله إيابه و عليه حسابه ، و على المؤمنين أن يفعلوا معه و مع غيرهم ما أمر الله به و رسوله من قصد نصيحتهم و إخراجهم من الظلمات إلى النور ؛ و أمرهم بالمعروف و نهيهم عن المنكر كما أمر الله و رسوله لا اتباعا للظن و ما تهوى الانفس حتى يكون من خير أمة أخرجت للناس يأمرون بالمعروف و ينهون عن المنكر و يؤمنون بالله ، و هؤلاء يعلمون الحق و يقصدونه و يرحمون الحاق و هم أهل صدق وعدل ، أعمالهم خالصة لله صواب موافقة لام الله ٢ .

٠٦: ٨ ﴿ لا ينهاكم الله عرب الذين لم يقاتلوكم فى الدين، و لم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم و تقسطوا إليهم، إن الله يحب المقسطين ﴾

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية ج ۲ ص ۱۸۹ · (۲) فتاوى ج ۲ ص ۲۸۹ · (۳) النبوات ص ۸۷ · (۱) -- ۲۱۶ ---

و قد ثبت فى الصحيح أن أسما بنت أبى بكر قالت يا رسول الله إن أى قدمت و هى راغبة أ فأصلها ؟ قال : نعم ، صلى أمك ' ·

#### سورة الصف

٠ : ٦ - ٤ ﴿ يَا أَيْهَا الذَيْنَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعُلُونَ ، كُرِ مَقْتًا عَنْدَ الله أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعُلُونَ ، إِنْ الله يحب الذين يَقَاتُلُونُ فَى سَيِلُهُ صَفّاً كَأْنَهُم بَنِيانَ مُرْصُوصَ ﴾ .

فى الترمذي أن بعض الصحابة قالوا للنبي صلى الله عليه و سلم: لو علمنا أي العمل أحب إلى الله لعملناه، فأنزل الله تعالى هذه الآية ' ·

0 \* \* \* \* 0

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ج ۳ ص ۱۹۷ . (۱) فتاوى ج ۱ ص ۲۰۶ .

#### سورة الجمعة

٩ : ٩٢ ﴿ يَا أَيْهَا الذِّينَ آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا
 إلى ذكر الله ﴾ .

ليس المراد بالسعى المأمور به العدو، فانه قد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها و أنتم تسعون، و أتوها و أنتم تمشون، و عليكم السكينة، فما أدركتم فصلوا، وما فاتكم فأتموا \_ و روى فاقضوا \_ و لكن قال الأثمة: السعى في كتاب الله هو العمل و الفعل، كما قال تعالى: ﴿ إن سعيكم لشتى ﴾ و قال تعالى: ﴿ و من أراد الآخرة و سعى لها سعيها و هو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكوراً ﴾ و قال تعالى: ﴿ و إذا تولى سعى في الأرض ليفسد في الأرض ﴾ و قال تعالى: ﴿ و إذا تولى سعى في الأرض ليفسد في و يسعون في الأرض فسادا ﴾ و قال عن قوم فرعون: ﴿ ثم أدبر يسعى ﴾ و قد قرأ عمر بن الخطاب رضى الله عنه: ﴿ فامضوا إلى ذكر يسعى ﴾ و قد قرأ عمر بن الخطاب رضى الله عنه: ﴿ فامضوا إلى ذكر الله ﴾ .

فالسعى المأمور به إلى الجمعة هو المضى إليها ، و الذهاب إليها ، و لفظ السعى فى الأصل اسم جنس ، و من شأن أهـل العرف إذا كان الاسم عاما لنوعين فانهم يفردون أحد نوعيـه باسم ، و يبتى الاسم العام

عتصا بالنوع الآخر، كما فى لفظ ذوى الأرحام، فانه يعم جميع الأقارب و من يرث بفرض و تعصيب و من لا فرض له و لا تعصيب، فلما ميز ذو الفرض و العصبة صار فى عرف الفقها، ذوو الأرحام مختصا بمن لا فرض له و لا تعصيب، وكذلك لفظ الجائز يعم ما وجب و لزم من الأفعال و العقود، و ما لم يلزم، فلما خص بعض الآعمال بالوجوب و بعض العقود باللزوم بتى اسم الجائز فى عرفهم مختصا بالنوع الآخر، وكذلك اسم الخر هو عام لكل شراب، لكن لما أفرد ما يصنع من غير العنب باسم النبيذ صار اسم الخر فى العرف مختصا بعصير العنب، حتى ظن طائفة من العلماء أن اسم الخر فى الكتاب و السنة مختص بذلك، و قد تواترت الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم مجموعه ونظائر هذا كثيرة واترت الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم مجموعه ونظائر هذا كثيرة والمناه في في المدالك و المناه في في مده

و بسبب هذا الاشتراك الحادث غلط كثير من الناس فى فهسم الخطاب بلفظ السعى من هذا الباب ، فانه فى الأصل عام فى كل ذهاب و مضى ، و هو السعى المأمور به فى القرآن ، و قسد يخص أحد النوعين باسم المشى ، فيبتى لفظ السعى مختصا بالنوع الآخر ، و هذا هو السعى الذى نهى عنه النبى صلى الله عليه و سلم حيث قال : إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها و أنتم تسعون ، و أتوها و أنتم تمشون .

و قد روى أن عمر كان يقرأ « فامضوا » و يقول : لو قرأتها « فاسعوا » لعدوت حتى يكون كذا ؛ و هذا إن صح عنه فيكون قد اعتقد أن لفظ السعى هو الخاص ' ·



#### سورة المنافقون

و قال تعالى عن المنافقين :

۳۳ : ٤ ﴿ و إذا رأيتهم تعجبك أجسامهم ، و إن يقولوا تسمع لقولهم كأنهم خشب مسندة ، يحسبون كل صيحة عليهم ، هم العدو ، فاحذرهم ، قاتلهم الله أنى يؤفكون ﴾ .

فبین أن لهم أجساما و مناظر ·

قال ابن عباس: كان ابن أبي جسيا فصيحا، طلق اللسان . قال المفسرون: وصفهم الله بحسن الصورة، و إبانة المنطق، ثم أبان أنهم في عدم الفهم و الاستغفار بمنزلة الخشب المستندة المالة إلى الجدار .

و المراد أنها ليست بأشجار تثمر ، بل هى خشب مسندة إلى حائط .

ثم عابهم بالجبن ، فقال :

﴿ يحسبون كل صيحة عليهم ، هم العدو فاحذرهم ، قاتلهم الله أنى يؤفكون ﴾ أى لا يسمعون صوتا إلا ظنوا أنهم قد أتوا لما فى قلوبهـــم من الرعب أن يكشف الله أسرارهم .

فصاحب الصورة الجميلة إذا كان من أهل هذه الأعمال التي يبغضها

لله كان الله يبغضه و لا يحبه لجماله ، فان الله لا ينظر إلى صورته و إنما ينظر إلى قلبه و عمله ' .

٦٣ : ٥ ﴿ و إذا قبل لهـــم تعـالوا يستغفر لكم رسول الله لوتوا
 رؤسهم و رأيتهم يصدون و هم مستكبرون ﴾ .

فى الصحيحين عن زيد بن أرقم قال: خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه و سلم فى سفر أصاب الناس فيها شدة ، فقال عبد الله بن أبى لأصحابه: لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا من حوله ، و قال: ﴿ لَنْ رَجِعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ﴾ فأتيت النبي صلى الله عليه و سلم فأخبرته ، فأرسل إلى عبد الله بن أبى ، فسأله فاجتهد يمينه ما فعل ، و قالوا: كذب زيد يا رسول الله ، فوقع فى نفسى فاجتهد يمينه ما فعل ، و قالوا: كذب زيد يا رسول الله ، فوقع فى نفسى عا قالوا شدة ، حتى أنزل الله تصديق فى ﴿ إذا جا كُ المنافقون ﴾ فدعاهم النبي صلى الله عليه و سلم ليستغفر لهم فلووا رؤسهم ٢ .

4 8 2 2 2 2

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٨٠ . (٢) الايمان ص ١٧٧ .

#### سورة الطلاق

۳ - ۲ : ۲ و من يتق الله يجعل له مخرجاً ، و يرزقه من حيث لا يحتسب ﴾ .

و فى سنن ابن ماجة و غيره عن أبى ذر أن هذه الآية لما نزلت قال النبى صلى الله عليه و سلم : « يا أبا ذر لو أن الناس كلهم عملوا بهذه الآية لوسعتهم » .

و قد بين سبحانه فى هذه الآية أن المتتى يدفع عنه المضرة ، و هو أن يجعل له مخرجا بما ذاق فما ذاق على الناس ، و يجلب له المنفعة يرزقه من حيث لا يحتسب ، وكل ما يتغذى به الحى بما تستريح به النفوس و تحتاج إليه فى طيبها و انشراحها فهو من الرزق ، و الله تعالى يرزق ذلك لمن اتقاه بفعل المأمور و ترك المحظور ` ·

\$ \$ \$ \$ \$ \$

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۳ ص ۱۳۰



### سورة الملك

١٦٥ : ٨ ﴿ كَلَمَا أَلَقَى فيها فوج سألهم خزنتها أَلَم يأتكم نذير ﴾ . فهؤ لآء يخالفون أقوال الأنبياء ، إما بالتكذيب و إما بالتحريف من التأويل ، و إما بالاعراض عنها وكتمانها ، فاما أن لا يذكروها أو يذكروا ألفاظها ؛ و يقولون ليس لها معنى يعرفه مخلوق ، كما أخبر الله عن أهـــل الكتاب أن منهم من يكذب فى اللفظ و منهم من يحرف الكلم فى المعنى ، و منهم جهال لا يفقهون ما يقرأون .

قال تعالى: ﴿ أَ فَتَطْمَعُونَ أَنْ يَوْمَنُوا لَكُمْ وَ قَدْ كَانْ فَرِيقَ مِنْهِــم يسمعُونَ كَلامُ الله ثُم يَحْرَفُونَهُ مِنْ بَعْدُ مَا عَقْلُوهُ وَ هُمْ يَعْلُمُونَ \_ إِلَى \_ فَوِيْل لهم مما كتبت أيديهم و ويل لهم مما يكسبون ﴾ ` .

9 9 9 9 9 9

<sup>(</sup>١) النبوات ص ٢٨٤ .

# سورة القلم

٤: ٦٨ ﴿ إِنْكَ لَعْلَى خُلْقَ عَظْمِ ﴾ .

قال ابن عباس و ابن عيينة و أحمد بن حنبل رضى الله عنهم : على دين عظيم ، و فى لفظ عن ابن عباس : على دين الاسلام ، وكذلك قالت عائشة رضى الله عنها ؛ كان خلقه القرآن ، وكذلك قال الحسن البصرى : أدب القرآن هو الخلق العظم ' .

77: 7 ﴿ بأيكم المفتون ﴾ حار فيها كثير ، و الصواب المأثور عن السلف ، قال مجاهد : الشيطان ، و قال الحسن : هم أولى بالشيطان من نبى الله ، فبين المراد ، فانه يتكلم على اللفظ كعادة السلف فى الاختصار مع البلاغة و فهم المعنى ، و قال الضحاك : المجنون ، فان من كان به الشيطان ففيه الجنون ، و عن الحسن : الضال ، و ذلك أنههم لم يريدوا بالمجنون الذي يخرق ثيابه و يهذى ، بل لأن النبي صلى الله عليه و سلم خالف أهل العقل فى نظرهم ، كما يقال ما لفلان عقل .

و مثل هذا رموا به اتباع الانبياء كقوله : ﴿ و إِذَا رَاْوَاهُم قَالُوا : إِن هُوْلَاً لَصَالُونَ ﴾ و مثله فى هذه الامة كثير يسخرون من المؤمنين ، و يرمونهم بالجنون و العظائم التى هم بها منهم ، قال الحسن : لقد رأيت

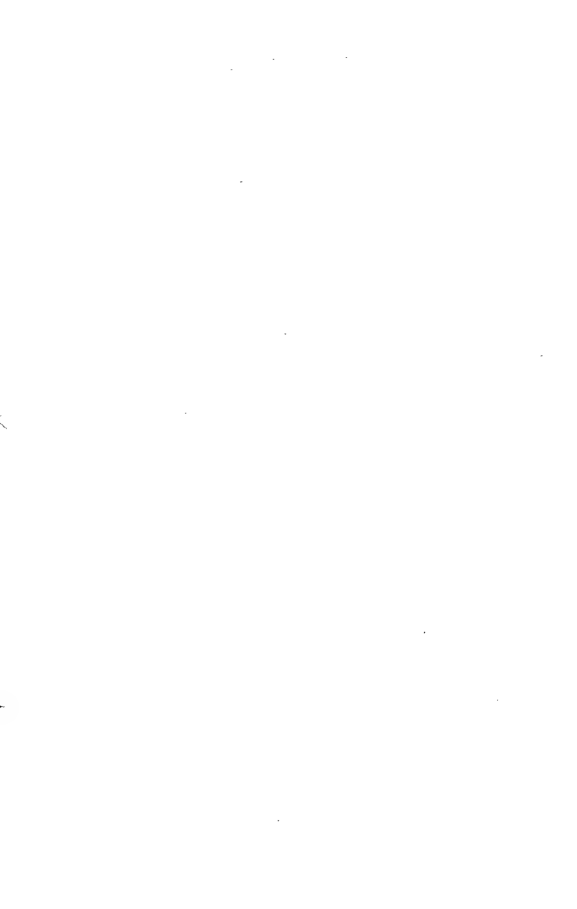
(۱) مجموع الفتاوي ج ۱۰ ص ۱۲۷ .

رجالا لو رأيتموهم لقلتم مجانين ، و لو رأوكم لقالوا هؤلاً شياطين ، و لو رأوا أشراركم لقالوا هؤلاً ورأوا أشراركم لقالوا هؤلاً قوم لا يؤمنون بيوم الحساب ، و هدذا كثير في كلام السلف ، يصفون أهل زمانهم و ما هم عليه من مخالفة من تقدم ، فما الظن بأهل زماننا .

و الذين لم يفهموا هذا قالوا: الباء زائدة ، قاله ابن قتيبة و غيره ، و هذا كثير ، كقوله: ﴿ سيعلمون غداً من الكذاب الأشر ﴾ ﴿ هل أنبتكم على من تنزل الشياطين ﴾ الآيات ، ﴿ إِن تسخروا منا فانا نسخر منكم كما تسخرون ، فسوف تعلمون من يأتيه عذاب ﴾ الآية ' .

5 a 3 a 6 a

<sup>(</sup>١) بحموع الفتاوى ج ١٦ ص ٧٧ -- ٧٧ .



# سورة الحياقة

علينا بعض الاقاويل لاخذنا منه و لو تقوّ ل علينا بعض الاقاويل لاخذنا منه اليمين ، ثم لقطعنا منه الوتين ، فما منكم من أحد عنه حاجزين ﴾ .

ذكر هذا بعد قوله: ﴿ فلا أقسم بما تبصرون وما لا تبصرون ، إنه لقول رسول كريم ، وما هو بقول شاعر ، قليلا ما تؤمنون ، و لا بقول كاهن ، قليلا ما تذكرون ، تنزيل من رب العالمين ﴾ ثم قال : ﴿ و لو تقول علينا بعض الأقاويل لاخذنا منه باليمين ، ثم لقطعنا منه الوتين ، فما منكم من أحد عنه حاجزين ﴾ هذا بتقدير أن يتقول بعض الاقاويل فكيف بمن يتقول الرسالة كلها .

و قوله: ﴿ لَاخذنا منه باليمين ، ثم لقطعنا منه الوتين ﴾ الوتين عاجلا ، عرق فى الباطن ، يقال هو نياط القلب ، إذا قطع مات الانسان عاجلا ، و ذلك يتضمن هلاكه لو تقول على الله .

و قوله: ﴿ لَاخذنا منه باليمين ﴾ قيل لاخـــذنا بيمينه كما يفعل بمن يهان عند القتل ، فيقال خذ بيده فيجر بيده ثم يقتل ، فهـــذا هلاك بعزة و قدرة من الفاعل و أهانه و تعجيل هلاك المتقول .

و قيل : ﴿ لَاخذنا منه باليمين ﴾ أى بالقوة و القدرة ، فان الميامن أقوى بمن يأخذ بشهاله ، كما قال : ﴿ فَأَخذناهم أَخَذَ عزيز مقتدر ﴾

و كما قال ﴿ إِن بِطِس رَبِكُ لَشَدِيد ﴾ لكنه قال : ﴿ أَخَذَنَا مِنْهُ ﴾ و لم يقولون يقل : لأخذناه ، فهذا يقوى القول الأول ، و قال تعالى : ﴿ أَم يقولون افترى على الله كذبا ، فإن يشأ الله يختم على قلبه ﴾ ثم قال : ﴿ و يمحو الله الباطل ﴾ الله الباطل و يحق الحق بكلمانه ﴾ فقوله : ﴿ يمحو الله الباطل ﴾ عطف جملة على جملة ، قالوا : و ليس من جواب الشرط لأنه قال : ﴿ و يمحو الله الباطل ﴾ فحوه الباطل و إحقاقه الحق خبر منه لا بد أن يفعله ، فقد بين الباطل ﴾ فحوه الباطل و يحق الحق بكلمانه ؛ فإنه إذا أنزل كلمانه دل أنه لا بد أن يمحو الباطل و يحق الحق بكلمانه ؛ فإنه إذا أنزل كلمانه دل بها على أنه نبي صادق إذ كانت آية له ، و بين بها الحق من الباطل ، و هو أهل الحق على أنه فيحق الحق على يظهره من الآيات و ما ينصر به أهل الحق ، كما تقدمت كلمته بذلك ' .

<sup>(</sup>۱) النبوات ص ۱۲۸ .

## سورة نوح

۲۳:۷۱ ﴿ و قالوا لا تذرن آلهتكم و لا تذرن ودا و لا سواعا و لا يغوث و يعوق و نسراً ﴾ .

قال طائفة من السلف: هؤ لآ كانوا قوما صالحين فى قوم نوح، فلما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا على صورهم تماثيل، ثم طال عليهم الامد فعبدوها، و قد ذكر هذا المعنى البخارى فى صحيحه عن ابن عباس، و ذكر محمد بن جرير الطبرى و غيره فى التفسير عن غير واحد من السلف، و ذكر وثيمة و غيره فى قصص الانبياء من عدة طرق، و قد بسط الكلام على أصول هذه المسائل فى غير هذا الموضع "

. . . . . .

<sup>(</sup>۱) فتأوى ج ۱ ص ۱۳۱ .



#### سورة الجن

۲۱:۷۲ – ۲۲ ﴿ قل إنى لا أملك لكم ضراً و لا رشداً ، قل إنى لن يجيرنى من الله أحد و لن أجد من دونه ملتحـــداً ، إلا بلاغا من

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ٣٦ .

الله و رسالاته ، و من يعص الله و رسوله فان له نار جهنم خالدين فيهـــا أبدأ ﴾ .

﴿ ملتحداً ﴾ أى ملجاً ، و ملاذا .

۲۲ : ۲۷ − ۲۸ ﴿ عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً ، إلا من ارتضى من رسول ، فانه يسلك من بين يديه و من خلفه رصداً ، ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم و أحاط بما لديهم و أحصى كل شيء عدداً ﴾ .

فقوله: « على غيبه » هو غيبه الذى اختص به ، و أما ما يعلسه بعض المخلوقين فهو غيب أعمن لم يعلمه ، و هو شهادة عمن علمه ، فهذا أيضاً تخبر منه الانبياء بما لا يمكن الشياطين أن تخبر به ' .

0 0 0 0 0 4 0

<sup>(</sup>١) النبوات ص ٢٩٥ .

#### سورة الدهر

٧٦: ٦ ﴿ عينا يشرب بها عباد الله ﴾ ٠

الباء للالصاق ، و هي لا تدخل إلا لفائدة ، فاذا دخلت على فعل يتعدى بنفسه أفادت قدرا رائدا ، كما في قوله ﴿ عينا يشرب بها عباد الله ﴾ فانه لو قيل « يشرب منها » لم تدل على الرى ، فضمن يشرب معى يروى ، فقيل يشرب بها ، فأفاد أنه شرب يحصل معه الرى ' •

٧٦ : ٩ ﴿ إَنَّمَا نَطْعُمُكُمْ لُوجُهُ اللَّهِ ﴾ ٠

قال طائفة من السلف: لم يقولوه بألسنتهم ؛ و إنما علمه الله من قلوبهم ، فأخبر عنهم ، .

0 0 0 0 0 0

 <sup>(</sup>۱) متاوی ج ۱ ص ۶۹ .
 (۲) متاوی ج ۱ ص ۶۹ .



### سورة التكوير

۱۸: ۱۰ - ۲۹ ﴿ فلا أقسم بالحنس ، الجوار الكنس ، و الليل إذا عسعس ، و الصبح إذا تنفس ، إنه لقول رسول كريم ، ذى قوة عند ذى العرش مكين ، مطاع ثم أمين ، و ما صاحبكم بمجنون ، و لقد رآ ه بالأفق المبين ، و ما هو بقول شيطان رجيم ، فأين تذهبون ، إن هو إلا ذكر للعالمين ، لمن شاء منكم أن يستقيم ، و ما تشاؤن إلا أن يشاء الله رب العالمين ﴾ .

﴿ فلا أقسم بالخنس ، الجوار الكنس ﴾ يعنى الكواكب التى تكون فى الساء خانسة أى مختفية قبل طلوعها ، فاذا ظهرت رآها الناس جارية فى الساء ، فاذا غربت ذهبت إلى كناسها الذى يحجبها ﴿ و الليل إذا عسعس ﴾ أى أدبر و أقبل الصبح ﴿ و الصبح إذا تنفس ﴾ أى أقبل ﴿ إنه لقول رسول كريم ﴾ و هو جبريل عليه السلام ﴿ ذى قوة عند ذى العرش مكين مطاع ثم أمين ﴾ أى مطاع فى الساء أمين ، ثم قال : ﴿ و ما صاحبكم بمجنون ﴾ أى صاحبكم الذى من الله عليكم به إذ بعث إليكم رسولا من جنسكم يصحبكم إذ كنتم لا تطيقون أن تروا الملائكة كا قال تعالى : ﴿ و قالوا لو لا أنزل عليه ملك و لو أنزلنا ملكا لجعلناه رجلا ﴾ و قال تعالى : ﴿ و لقد رآه بالأفق المبين ﴾ أى رأى جبريل عليه السلام ،

﴿ وَمَا هُوَ عَلَى الغَيْبِ بَطْنَيْنَ ﴾ أى بمتهم ، و فى القراءة الآخرى : ﴿ بضنين ﴾ أى ببخيل يكتم العلم و لا يبذله إلا بجعل كما يفعل من يكتم العلم إلا بعوض ' .

فالقرآن قول رسول أرسله الله ، لم يرسله الشيطان ، و هو ملك كريم ، ذى قوة عند ذى العرش مكين ، مطاع ثم أمين ، فهو مطاع عند ذى العرش فى الملا الأعلى ، والشياطين لا يطاعون لا فى الساوات و لا فى الأرض ، ولا يصعدون إليها ، و إبليس من حين أهبط منها لم يصعد إليها .

و لهذا كان أصح القولين أن جنة آ دم جنة التكليف لم تكن فى السماء فان إبليس دخل إلى جنة التكليف جنة آدم بعد اهباطه من السماء و قول الله له: ﴿ فَاخْرَجَ مِنْهَا فَانْكُ رَجِيمٍ ، و إِنْ عَلَيْكُ لَعْنَى إِلَى يَوْمُ اللَّذِينَ ﴾ و قوله تعالى: ﴿ فَاخْرَجَ مِنْهَا مَدْمُومًا مَدْحُوراً ﴾ لكن كانت في مكان عال في الأرض من ناحية المشرق ، ثم لما أكل من الشجرة أهبط منها إلى الأرض ، كما قد بسط هذا في غير هذا الموضع '

فلما أخبر به أنه قول رسول هو ملك من الملائكة ننى أن يكون قول شيطان ، و لما أخبر هناك أنه قول رسول من البشر ننى أن يكون قول شاعر أو كاهن ، فهذا تنزيه للقرآن نفسه ، و نزه الرسول أن يكون على الغيب « بضنين » أى متهم ، و أن يكون بمجنون ، فالجنون فساد فى العلم ، و التهمة فساد فى القصد ٢ .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج ۲ ص ۲۱۹ . (۲) النوات ص ۱۷۱ . (۳) النوات ص ۲۷۱ .

#### سورة الانشقاق

٢١ : ٨٤ ﴿ فَى لَهُمْ لَا يَوْمَنُونَ ، وَ إِذَا قَرَى عَلَيْهُمُ الْقَرَآ نِ لا يسجدون ﴾ .

أما هذه الآية ففيها نزاع ، قال أبو الفرج : ﴿ وَ إِذَا قَرَى عَلَيْهُمُ الْفَرْجِ : ﴿ وَ إِذَا قَرَى عَلَيْهُمُ القرآن لا يسجدون ﴾ فيه قولان :

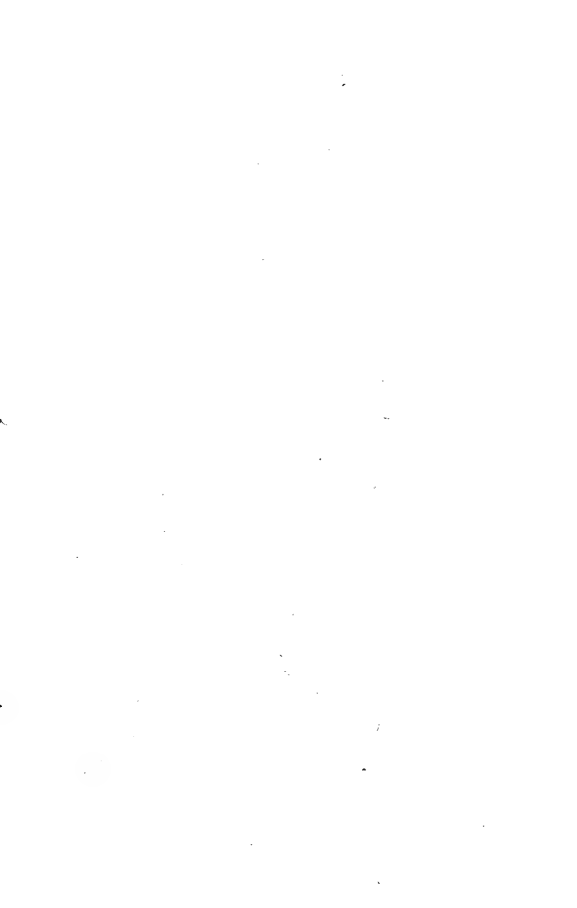
أحدهما: لا يصلون، قاله عطا و ان السائب .

و الثانى: لا يخضعون له و لا يستكينون له ، قاله ابن جرير واختاره القاضى أبو يعلى ، قال: و احتج بها قوم على وجوب سجود التسلاوة ، و ليس فيها دلالة على ذلك ، و إنما المعنى لا يخشعون ، أ لا ترى أنه أضاف السجود إلى جميع القرآن ، و السجود يختص بمواضع منه .

قلت: القول الأول هو الذي يذكره كثير من المفسرين لا يذكرون غيره كالثعلبي و البغوى و حكوه عن مقاتل و الكلبي، و هو المنقول عن مفسري السلف و عليه عامة العلماء .

و أما القول الثانى فما علمت أحداً نقله عن أحد من السلف و الذين قالوه إنما قالوه لما رأوا أنه لا يجب على كل من سمع شيئاً من القرآن أن يسجد ، فأرادوا أن يفسروا الآية بمعنى يجب فى كل حال ، فقالوا يخضعون و يستكينون ، فان هذا يؤمر كل من قرئ عليه القرآن .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج ۲۲ ص ۱۵۰ - ۱۵۲ -



#### سورة الفجر

٨٩: ٥ ﴿ هل فى ذلك قسم لذى حجر ﴾ .
 أى لذى عقل ' .

۱۸ : ۱۵ – ۱۷ ﴿ فأما الانسان إذا ما ابتلاه ربه فأكرمه و نعمه فيقول ربى في أكرمن ، و أما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربى أهان كلا ﴾ .

يقول: ما كل من وسعت عليه أكرمته، و لا كل من قدرت عليه أكون قد أهنته ، بل هذا ابتلاء ليشكر العبد على السراء، و يصبر على الضراء ، فمن رزق الشكر و الصبر كان كل قضاء يقضيه الله خيراً له ، كا في الصحيح عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: لا يقضى الله للأومن قضاء إلا كان خيراً له ، و ليس ذلك إلا للؤمن ، إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له ، و إن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له ، و إن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له ،

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۲۲۲ .

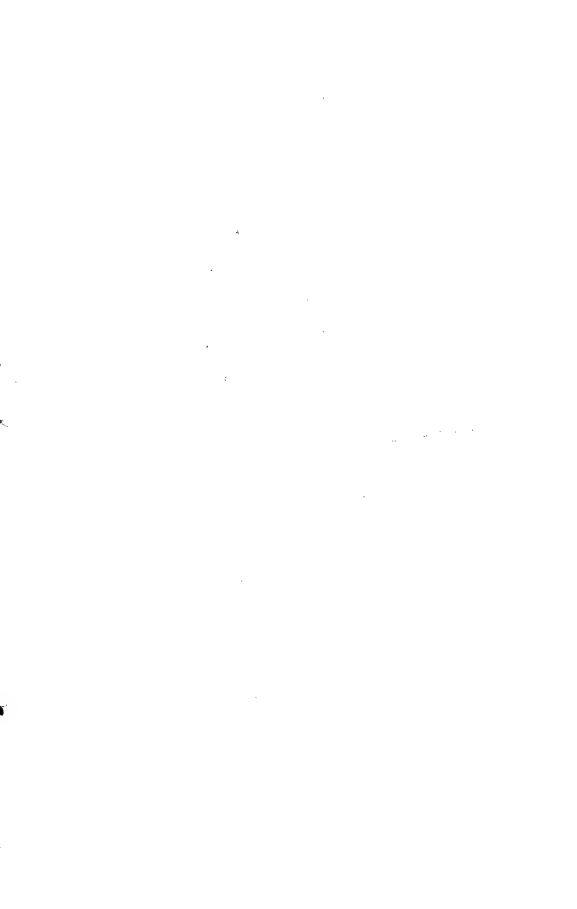


# سورة ألم نشرح

٩٤ : ٧ - ٨ ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانَصِبِ ، و إِلَى رَبِكُ فَارَغُبِ ﴾ . من اشتغال الدنيا فانصب فى العبادة ، و إلى ربك فارغب ، و هذا أشهر القولين ، و خرج شريح على قوم من الحاكة يوم عيد ، و هم يلعبون ، فقال ما لكم تلعبون ؟ فالو : إنا تفرغنا ، ، قال : أ و بهذا أمر الفارغ ، و تلا قوله : ﴿ فَاذَا فَرَغْتَ فَانَصِبِ ، و إِلَى رَبِكُ فَارِغْبٍ ﴾ . .

000000

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱ ص ۱۹۹ .



## حورة العلق

۱: ۹۶ : ۱ \_ ه ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق ؛ خلق الانسان من علق ، اقرأ و ربك الأكرم الذي علم بالقلم ، علم الانسان ما لم يعلم ﴾ .

فى الصحيحين عن عائشة قالت: كان أول ما بدى به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحى الرؤيا الصادقة فى النوم، فكان لا يرى رؤيا الا جائت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء، فكان يخلو بغار حرائم يتحنث فيه \_ و هو التعبد \_ الليالى ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله، و يتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها حتى فجئه الحق، و هو فى غار حراء، فجاءه الملك فقال: « اقرأ » قال ما أما بقارى، قال فأخذنى فغطى الثانيسة حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلنى فقال « اقرأ » قلت: ما أنا بقارى ، فأخذنى فغطى الثالثة حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلنى فقال: ﴿ اقرأ بسلم ربك الذي خلق ، خلق الانسان من علق ، اقرأ و ربك الأكرم الذى علم بالقلم علم الانسان ما لم يعلم ﴾ .

فدكر أنه الأكرم، وهو أبلغ مر الكريم، وهو المحسن غاية الاحسان، ومن كرمه أنه علم بالقلم علم الانسان ما لم يعلم؛ فعلمه العلوم بقلمه و التعبير عنها بلسانه، و أن يكتب ذلك بالقلم، فذكر التعليم بالقلم يتناول

<sup>(</sup>١) الرد على المطقيين ص ٤٩٣ .

علم العبارة و النطق و عبارة المعانى و العلوم ، فاذاكان قد علمه هذه العلوم فكيف يمتنع عليه أن يعلمه ما يأمره به و ما يخبره به ، و بيان ذلك أنه قال فى أول السورة ﴿ اقرأ باسم ربك الذى خلق خلق الانسان من علق ﴾ و معلوم أن من رأى العلقة قطعة من دم فقيل له هذه العلقة يصير منها انسان يعلم كذا وكذا لكان يتعجب من هذا غاية التعجب ، و ينكره أعظم الانكار ، و معلوم أن نقل الانسان من كونه علقة إلى أن يصير انسانا عالما قادرا كاتبا أعظم من جعل مثل هذا الانسان يعلم ما أم الله به و ما أخبر به ، فمن قدر على أن ينقله من الصغر إلى أن يجعله عالما قادرا كاتبا كان أن يقدر على جعله عالما عمل أمر به و بما أخبر به أولى و أحرى "

٩٦ : ١٧ - ١٨ ﴿ فليدع ناديه ، سندع الزبانية ﴾ .

قال غير واحد من الصحابة و التابعين كأني هريرة و عبد الله بن الحارث ، و عطا : هم الملائكة ، و قال قتادة : الزبانية في كلام العرب و الشرط ، و قال مقاتل : و هم خزنة جهنم ، قال أهل اللغة كابن قتيبة و غيره : هو مأخوذ من « الزبن ، و هو الدفع ، كأنهم يدفعون أهل النار إليها : قال ابن دريد : الزبن الدفع ، يقال : ناقة زبون ، إذا زبنت حالبها دفعته برجلها ، و « تزابن القوم » تدارؤا ، و اشتقاق الزبانية من الزبن '

<sup>(</sup>١) النبوات ص ١٦٤ . (٣) الرد على المنطقيين ص ٩٩١ .

#### سورة البينة

ه : ٤ - ٥ ﴿ و ما تفرق الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاء تهم البينة ، و ما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاه ؛ و يقيموا الصلاة و يؤتوا الزكاة ، و ذلك دين القيمة ﴾ . .

و قال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسِ أَمَةُ وَاحِدَةً ﴾ يعنى فاختلفوا ، كَا فَى سورة يونس ، وكذلك فى قراءة بعض الصحابة ، و هـــذا على قراءة الجمهور من الصحابة و التـابعين أنهم كانوا على دين الاسلام ، و فى تفسير ابن عطية عرب ابن عباس أنهم كانوا على الكفر ، و هذا ليس بشى ، و تفسير ابن عطية عن ابن عباس ليس بثابت عن ابن عباس ، بل قد ثبت عنه أنه قال : كان بين آدم و نوح عشرة قرون كلهم على الاسلام ، و قد قال فى سورة يونس : ﴿ و ما كان الناس إلا أمة واحدة فاختلفوا ﴾ فذمهم على الاختلاف بعد أن كانوا على دين واحد ، فعلم أنه كان حقا و الاختلاف بعد أن كانوا على دين واحد ، فعلم أنه كان حقا و و الاختلاف فى كتاب الله على وجهين :

أحدهما: أن يكون كله مذموما ،كقوله: ﴿ وَ إِنَّ الذِينَ اختَلَفُوا في الكتاب لني شقاق بميد ﴾ .

و الثانى: أن يكون بعضهم على الحق و بعضهم على الباطل، كقوله: ( تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض ، منهم كلم الله و رفع بعضهـــم درجات ، و آتینا عیسی بن مریم البینات ، و أیدناه بروح القدس ، و لو شاء الله ما اقتتل الذین من بعدهم من بعد ما جاء تهم البینات ، و لکن اختلفوا فمنهم من آمن و منهم من کفر ، و لو شاء الله ما اقتتلوا ، و لکن الله یفعل ما یرید ﴾ .

لكن إذا أطلق الاختلاف فسندموم : فالجميع مذموم كقوله : ﴿ وَ لَا يُرْالُونَ مُخْتَلَفِينَ إِلَّا مِن رَحْمَ رَبِّكَ ، وَ لَذَلْكُ خَلَقْهُم ﴾ و قول النبي صلى الله عليه و سلم : ﴿ إنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم و اختلافهم على أنبيائهم ، و بهذا فسروا الاختلاف في هذا الموضع بأنه كله مذموم .

قال الفراء: في اختلافهم وجهان: أحدهما: كفر بعضهم بكتاب بعض، و الثاني: تبديل ما بدلوا، و هو كما قال: فان المختلفين كل منهم يكون معه حق و باطل، فيكفر بالحق الذي مع الآخر، و يصدق بالباطل الذي معه، و هو تبديل ما بدل.

فالاختلاف لا بد أرب يجمع النوعين، و لهـذا ذكر كل من السلف أنواعا من هذا .

أحدها الاختلاف فى اليوم الذى يكون فيه الاجتماع ، فاليوم الذى أمروا به يوم الجمعة ، فعدلت عنه الطائفتان ، فهذه أخذت للسبت ، و هذه أخذت الاحد .

و فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : نحن الآخرون السابقون يوم القيامة ، بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا و أو أينا من بعدهم، - ١١٣)

فهذا اليوم الذي اختلفوا فيه فهدانا الله له ، الناس لنا فيه تبع ، اليوم لنا و غداً لليهود و بعد غد للنصاري .

و هذا الحديث يطابق قوله تعالى : ﴿ فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه ﴾ .

و فى صحيح مسلم عن عائشة رضى الله عنها أن النبى صلى الله عليه و سلم كان إذا قام من الليل يصلى يقول: اللهـــم رب جبريل و ميكائيل و اسرافيل ، فاطر الساوات و الأرض و عالم الغيب و الشهادة أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون ، اهدنى لما اختلفوا فيه من الحق بإذنك إلى صراط مستقيم .

و الحديث الأول من أن الله هبدى المؤمنين لغير ما كان فيه المختافون ، فلا كانوا مع هؤلاً ، و هو مما يبين أن الاختلاف كله مذموم .

و النوع الثانى « القبلة » فمنهم من يصلى إلى المشرق و منهم من يصلى إلى المغرب ، وكلاهما مذموم لم يشرعه الله ·

و الثالث: ابراهيم ، قالت اليهود: كان يهوديا ، و قالت النصارى كان نصرانيا ، و كلاهما كان من الاختلاف المذموم ، ﴿ ما كان ابراهيم يهوديا و لا نصرانيا و لكن كان حنيفا مسلما ، و ما كان من المشركين ﴾ .

و الرابع : عيسى ، جعلته اليهود نعية و جعلته النصارى إلها .

و الخامس : الكتب المنزلة ، آمن هؤلّاً بيعض و هؤلّاً بيعض .

و السادس : الدين ، أخذ هؤلآء بدين و هؤلآء بدين .

و من هذا الباب قوله تعالى : ﴿ و قالت اليهود ايست النصارى على شئ ، و فالت النصارى ليست اليهود على شئ ﴾ .

و قد روى عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: اختصمت يهود المدينة و نصارى نجران عند النبى صلى الله عليه و سلم فقالت اليهود ليست النصارى على شيء، و لا يدخل الجنة إلا من كان يهوديا، وكفروا بالانجيل و عيسى، و قالت النصارى ليست اليهود على شيء وكفروا بالتوراة وموسى فأنزل الله هذه الآية و التي قبلها.

و اختلاف أهل البدع هو من هذا النمط، فالخارجي يقول: ليس الشيعي على شيء، و الشيعي يقول: ليس الخارجي على شيء . . .

و نظير هـذا قوله: ﴿ إِن الدين عند الله الاسلام. فما اختلف الذين أُوتُوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغيا بينهم ﴾ .

قال الزجاج : اختلفوا للبغي ، لا لقصد البرهان .

و قال تعالى: ﴿ ولقد بوأنا بنى اسرائيل مبوأ صدق ، و رزقناهم من الطيبات ، فما اختلفوا حتى جاء هم العلم ، إن ربك يقضى بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ﴾ .

و قال تعالى : ﴿ و لقد آتينا يني اسرائيل الكتاب و الحكم و النبوة

و رزقناهم من الطيبات و فضلناهم على العالمين ، و آ تيناهم بينات من الأمر فما اختلفوا إلا من بعد ما جاءهم العلم ، إن ربك يقضى بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ، ثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ، و لا تتبع أهوا الذين لا يعلمون ، إنهم لن يغنوا عنك من الله شيئاً ، و إن الظالمين بعضهم أوليا و بعض ، و الله ولى المتقين ، هذا بصائر للناس ، و هدى و رحمة ﴾ .

فهذه المواضع من القرآن تبين أن المختلفين ما اختلفوا حتى جاميم العلم و البينات ، فاختلفوا للبغى و الظلم لا لأجل اشتباه الحق بالباطل عليهم و هذه حال أهل الاختلاف المذموم من أهل الأهواء ، كلهم لا يختلفون الا من بعد أن يظهر لهم الحق ، و يجيئهم العلم ، فيبغى بعضهم على بعض ، ثم المختلفون المذمومون كل منهم يبغى على الآخر فيكذب بما معه من الحق مع علمه أنه حق ، و يصدق بما مع نفسه من الباطل مع علمه أنه باطل ، و هؤلاء كلهم مذمومون ، و لهذا كان أهل الاختلاف المطلق كلهم مذمومين فى الكتاب والسنة ، فانه ما منهم إلا من خالف حقا واتبع باطلا ، و لهذا أمر الله الرسل أن تدعو إلى دين واحد و هو دين الاسلام و لا يتفرقوا فيه ، و هو دين الاولين و الآخرين من الرسل و أتباعهم .

قال تعالى: ﴿ شرع لكم مر. الدين ما وصى به نوحا و الذى أوحينا إليك و ما وصينا به ابراهيم و موسى و عيسى أن أقيموا الدين و لا تتفرقوا فيه ، كبر على المشركين ما تدعوهم إليه ﴾ و قال فى الآية الآخرى ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسِلُ كُلُوا مِن الطّيباتِ و اعملوا صالحًا ، إنى بما تعملون عليم ،

و أن هذه أمتكم أمة واحدة ، و أنا ربكم فاتقون ، فتقطعوا أمرهم بينهــــم زبراً ، كل حزب بما لديهم فرحون ﴾ .

أى كتبا ، اتبع كل قوم كتابا مبتدعا غير كتاب الله فصاروا متفرقين محتلفين ، لأن أهل التفرق و الاختلاف ليسوا على الحنيفية المحضة التي هي الاسلام المحض الذي هو إخلاص الدين لله الذي ذكره الله من قوله : ﴿ و ما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين ، حنفاء ، و يقيموا الصلاة و يؤتوا الزكاة ، و ذلك دين القيمة ﴾ .

**0 0 0** 0 0 0

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج ٣ ص ٩٧ .

#### سورة التكاتر

۱۰۲ : ۸ ﴿ ثُم لَنْسَأَلُنَ يُومُنُذُ عَنِ النَّعْيَمِ ﴾ .

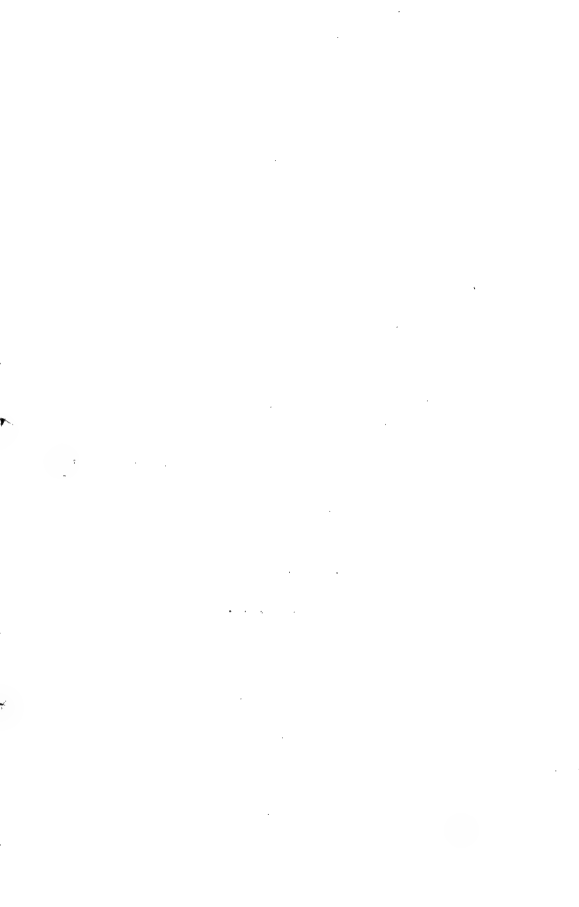
أى عن شكره ، و الكافر لم يشكر على النعيم الذى أنعم الله عليه به فيعاقبه على ذلك ، و الله إنما أباحها للؤمنين ، و أمرهم معها بالشكر ، كما قال تعالى : ﴿ كِلُوا مِن طَيِّباتِ مَا رَزْقَناكُمْ و اشْكُرُوا لِللهِ ﴾ .

و فى صحيح مسلم عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال : « إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها ، و يشرب الشربة فيحمده عليها ، .

و فى سنن ابن ماجة و غيره : الطاعم الشاكر بمنزلة الصائم الصابر `.

\*

<sup>(</sup>١) الايمان ص ٣٩ .



#### سورة الفيل

1 · 1 · 0 ﴿ أَ لَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبِكَ بَأْصِحَابِ الفَيْسُلُ ، أَ لَمْ يَحْمَلُ وَ أُرسِلُ عَلَيْهِم طَيْرًا أَبَالِيلُ ، تَرْمِيهِم بَحْجَارَة مِنْ يَحْمُلُهُم كَعْصَفُ مَأْكُولُ ﴾ .

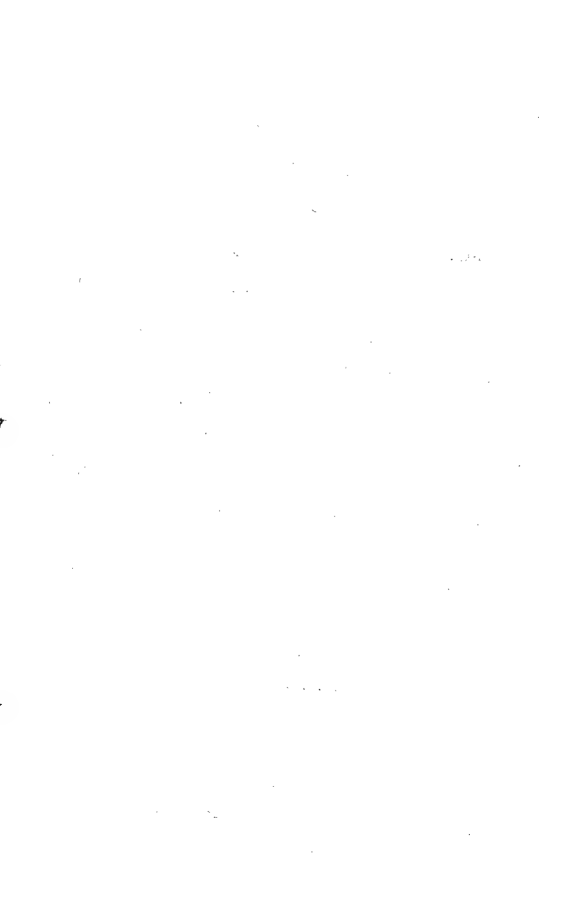
و قد تواترت قصة أصحاب الفيل، و أن أهل الجثة النصارى ساروا بحيش عظيم معهم فيل، ليهدموا الكعبة ؛ لما أهان بعض العرب كنيستهم التى باليمن، فقصدوا إهانة الكعبة و تعظيم كنائسهم، فأرسل الله طيراً أهلكهم عامتهم، وكان ذلك عام مولد النبى صلى الله عليه و سلم '.

و قال: قصدها جيش عظيم، و معهم الفيل، فهرب أهلها منهم، فبرك الفيل، و امتنع المسير إلى جهتها، و إذا وجهوه إلى غير جهتها توجه ثم جاءهم من البحر طير أبابيل أى جماعات فى تفرقــة فوجا بعد فوج، رموا عليهم حصى هلكوا به كلهم .

قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ استفهام فى معنى التقرير ، و هـذا يقتضى أن هذا قد وقع ، و علم به الناس و رواه ، و قد قررهم على ذلك لمـا فيه من الدلالة و البيان و الانعام على الخلق .

0 0 0 0 0

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج ٤ ص ١٢٠ .



#### سورة الدهر

اعلم أن سورة « هل أتى على الانسان » سورة عجيبة الشأن من سور القرآرب على اختصارها ، فان الله سبحانه ابتدأها بذكر كيفية خلق الانسان من النطفة ذات الامشاج و الاخلاط التي لم يزل بقدرته و لطف و حكمته يصرفه عليها أطوارا ، و ينقله من حال إلى حال ، إلى أن تمت خلقته و كملت صورته ، فأخرجه إنسانا سويا ، سميعا بصيرا ، ثم لما تكامل تمبیزه و ادراکه هداه طریقی الخیر و الشر ، و الهدی و الضلال ، و أنه بعد هذه الهـداية إما أن يشكر ربه و إما أن يكفره ، ثما ذكر مآل أهل الشكر و الكفر، و إما أعد لهؤلاً و هؤلاً، و بدأ أولا بذكر عاقبة أهل الكفر، ثم عاقبة أهل الشكر ، و في آخر السورة ذكر أولاً أهل الرحمة ثم أهل العذاب، فبدأ السورة بأول أحوال الانسان ـ و هي النطفة ـ و ختمهـا بآخر أحواله ــ و هي كونه من أهل الرحمة أو العذاب ــ و وسطها بأعمال الفريقين ، فذكر أعمال أهل العذاب بحملة في قوله : ﴿ إِنَا اعتدنَا لَلْكَافِرِينَ ﴾ ( سورة الانسان : ٤ ) ، و أعمال أهل الرحمة مفصلة و جزاءهم مفصلا . فتضمنت السورة خلق الانسان و هدايته ، و مبدأه و توسطه و نهايته، و تضمنت المبدأ و المعاد، و الحلق و الأمر: و هما القدر و الشرع، و تضمنت إثبات السبب و كون العبد فاعلا مريدا حقيقة و أن فاعليته

و مشيئته إنما بمشيئة الله ، ففيها الرد على الطائفين : القدرية و الجبرية ، و فيها ذكر أقسام بني آدم كلهم ، فانهم إما اهل شمال ــ و هم الكفار ــ أو أهل يمـين ــ و هم نوعان : أبرار و مقربون ، و ذكر سبحانه أن شراب الأبرار يمـزج من شراب عباده المقربين لأنهم مزجو أعمالهم، و يشربه المقربون صرفا خالصا كما أخلصوا أعمالهم، وجعل سبحانه شراب المقربين من الكافور الذي فيه من التبريد و القوة ما يناسب برد اليقين و قوته لما حصل لقلوبهم و وصل اليها في الدنيا ، مع ما في ذلك من مقابلته للسعير .

و أخبر سبحانه أن لهم شرابا آخر ممزوجا من الزنجبيل لما فيه من طيب الرائحة و لذة الطعم ، و الحرارة التي توجب تغير برد الكافور و إذابة الفضلات و تطهير الأجواف ، و لهذا وصفه سبحانه بكونه شرابا طهورا \_ اى مطهرا لبطونهم .

فوصفهم سبحانه بجمال الظاهر و الباطن كما قال : ﴿ و لِقَاهُم نَصْرَةُ و سروراً ﴾ ( الآية ١١ ) فالنضره جمال وجوههم ، و السرور جمال قلوبهم ، . كما قال : ﴿ تَعْرَفِ فَى وَجُوهُمْ نَضْرَةُ النَّعْيِمُ ﴾ ( سُورةُ المطفقين : ٢٤ ) و قريب من هذا قول امرأة العزيز في يوسف: ﴿ فَذَ لَكُنَ الَّذِي لِمُتَّنَّى فَيْهِ و لقـــد راودته عن نفسه فاستعصم ﴾ ( سورة يوسف : ٣٢ ) ، فاخبرت بجمال ظاهره حين أشارت اليه بالخروج عليهن ثم ضمت الى ذلك إخبارها بأن باطنه أجمل من ظاهره: بأني راودته فابي إلا العفة و الحياء و الاستعصام .

ثم ذكر سبحانه من أعمال الإبرار ما ينبه سامعه على جمعهم لاعمال البر

كلها . فـــذكر سبحانه وفاءهم بالنذر ، و خوفهم من ربهم ، و اطعامهم الطعام على محبتهم له ، و اخلاصهم لربهم فى طاعتهم .

و ذكر سبحانه الوفاء بالنذر و هو اضعف الواجبات فان العبد هو الذى أوحبه على نفسه بالنزامه ، فهو دون ما أوحبه الله سبحانه عليه ، فاذا (وفى) للمه با ضعف الواجبين الذى المستزمه هو ، فهو بأن يوفى بالواجب الاعظم الذى أوجبه الله عليه أولى و أخرى .

و من ههنا قال من قال من المفسرين: المقربون يوفون بطاعة الله و يقومون بحقه عليهم . و ذلك أن العبد إذا نذر للله طاعة فوفى بها فانما يفعل ذلك لكونها صارت حقا للله يجب الوفاء بها ، و هذا موجود فى حقوقه كلها ، فهى فى ذلك سواء .

ثم أخبر عنهم بأنهم يخافون اليوم العسير القمطرير، و هو يوم القيامة، فق ضمن هذا الحوف إيمانهم باليوم الآخر وكفهم عن المعاصى التى تضرهم فى ذلك اليوم، و قيامهم بالطاعات التى ينفعهم فعلها و يضرهم تركها فى ذلك اليوم.

ثم أخبر عنهم باطعام الطعام على محبتهم له ، و ذلك يدل على نفاسته عندهم و حاجتهم اليه ، و ما كان كذلك فالنفوس به أشح ، و القلوب به أعلق ، و اليدله أمسك ، فاذا بذلوه فى هذه الحال فهم لما سواه من حفوق العباد أبذل .

فـــذكر من حقوق العبـاد بذى قوت النفس على نفاسته و شـدة الحاجـة منها على الوفاء بما دونه ، كما ذكر من حقوقـه الوفاء بالنذر منهـا

على الوفا مما هو فوقه و أوجب منه ، و نبه بقوله : ﴿على حبه﴾ (الآية : ٨) أنه لولا أن الله سبحانه أحب اليهم منه لما آثروه على ما يحبونه ، فآثروا المحبوب الأعلى على الادنى .

ثم ذكر أن مصرف طعامهم إلى المسكين و اليتيم و الأسير الذين لا قوة لهم ينصرونهم بها ، و لا مال لهم يكافئونهم به ، و لا أهل و لا عشيرة يتوقعون منهم مكافأتهم كما يقصده أهل الدنيا و المعاوضون بانفاقهم و اطعامهم .

ثم أخبر عنهم أنهم إنما فعلوا ذلك لوجه الله ، و أنهم لا يريدون من اطعموه عوضا من أموالهم و لا ثناء عليهم بألسنتهم ، كما يريده من لا إخلاص له باحسانه إلى الناس من معاوضتهم أو الشكور منهم ؛ فتضمن ذلك المحبة و الاخلاص و الاحسان .

ثم أخبر سبحانه عنهم بما صدقهم عليه قبل أن يقولوه حيث قالوا: ( إنا نخاف من ربنا يوما عبوسا قمطريرا ) ( الآية : ١٠ ) فصدقهم قبل قولهم ' إذ يقول الله تعالى : ﴿ يوفون بالنذر و يخافون يوما كان شره مستطيرا ﴾ ( الآية : ٧ ) ثم أخبر سبحانه بأنه و قاهم شر ما يخافونه و لقاهم فوق ما كانوا يأملونه .

و ذكر سبحانه أصناف النعيم الذي حياهم به من المساكن و الملابس و المجالس و الثمار و الشراب و الحدم و النعيم والملك الكبير .

و لما كان فى الصبر من حبس النفس و الخشونة التى تلحق الظاهر و الباطن من التعب و النصب و الحرارة ما فيه كان الجزاء عليه بالجنة التى

"فيها السعة و الحرير الذي فيه اللين و النعومة و الاتكاء الذي يتضمن الراحة و الظلال المنافية للحر .

ثم ذكر سبحانه لون ملابس (الأبرار) و أنها ثيباب سندس خضر و استبرق، و حليتهم و أنها أساور من فضة، فهذه زينة ظواهرهم ثم ذكر زينة بواطنهم وهو الشراب الطهور، وهو بمعنى التطهير.

فان قبل: فلم اقتصر من آنيتهم و حليتهم على الفضة دون الذهب؟ فعلوم أن الجنان جنتان من فضة آنيتهما و حليتهما و ما فيها و جنتان من ذهب آنيتهما و حليتهما و ما فيهما ، قبل: سياق هذه الآيات إنما هو فى وصف الأبرار و نعيمهم مفصلا دون تفصيل جزاء المقربين ، فأنه سبحانه إنما أشار اليه إشارة تنبه على ما سكت عنه وهو أن شراب الأبرار يمزج من شرابهم .

فالسورة مسوقة بصفة الأبرار و جزائهم على التفصيل و ذلك و الله اعلم له لأنهم أعم من المقربين و اكثر منهم و لهذا يخبر سبحانه عنهم بأنهم ثلة من الأولين و ثلة من الآخرين و عن المقربين السابقين بأنهم ثلة من الأولين و قليل من الآخرين .

و أيضا ، فانه سبحانه ذكر أهل الكفر و أهل الشكر ، و أهل الشكر ، و أهل الشكر نوعان : أبرار أهل يمين ، و مقربون سابقون ، وكل مقرب سابق فهو من الأبرار و المقربين قاسم الاسلام و الايمان أحدهما أعم من الآخر .

و أيضاً ، فانه سبحانه أخبر أن هذا جزا ً سعيهم المشكور ، و كل — ٢٦٣ — من الأبرار و المقربين سعيهم مشكور ، فذكر سبحانه السعى المشكور و السعى المسخوط .

ثم ذكر سبحانه نييه صلى الله عليه و سلم بما انعم عليه من تنزيل القرآن عليه ، و أمره بأن يصبر لحكمه وهو يعم الحكم الديني الذي أمره به في نفسه و أمره تبليغه ، و الحكم الكوني الذي يجرى عليه من ربه ، فأنه سبحانه امتحن عباده و ابتلاهم بأمره و نهيه ، وهو حكمه الديني ، و ابتلاهم بقضائه و قدره ، وهو حكمه الكوني ، و فرض عليهم الصبر على كل واحد بقضائه و قدره ، وهو حكمه الكوني ، و فرض عليهم الصبر على كل واحد من الحكمين ، و إن كان الحكم الديني في هذه الآية أظهر إرادة ، و أنه أمر بالصبر على تبليغه و القيام بحقوقه .

و لما كان صبره عليه لايتم إلا بمخالفته لمن دعاه إلى خلافه من كل آثم أو كفور، نهاه عن طاعة هذا و هذا، و أتى بحرف و أو ، دون و الواو ، ليدل على أنه منهى عن طاعة أيهما كان ، إما هذا و إما هذا و فكأنه قيل له : لا نظمع أحدهما ، وهو أعم فى النهى من كوبه منهيا عن طاعتهما ، فانه لو قيل له : لا تطعهما ، أو لا تطع آثما و كفورا لم يكن صريحا فى النهى عن طاعة كل منها بمفرده .

و لما كان لا سبيل إلى الصبر إلا بتعويض القلب بشئ هو أحب اليه من فوات فالصبر على فوته أمره بأن يذكر ربه سبحانه بكرة و أصيلا فان ذكره أعظم العون على تحمل مشاق الصبر \_ و أن يصبر لربه بالليل فيكون قيامه بالليل عونا على ما هو بصدده بالنهار ، و مادة لقوته ظاهرا و باطنا ، و لنعيمه عاجلا و آجلا .

م أخـــبر سبحانه عما يمنع العبد إيثار ما فيه سعادته فى الدنيا و الآخرة ، وهو حب العاجلة و ايشارها على الآخرة تقديما لداعى الحس على داعى العقل .

ثم ذكر سبحانه خلقهم و إحكامه و إتقانه بما شد من أسرهم، وهو أتتلاف الأعضاء و المفاصل و الأوصال و ما بينهما من الرباطات و شد بعضها ببعض، و حقيقة القوة، و منه قول الشاعر:

من كل مجتنب شديد أسره سلس القياد تخاله محتـالا و لا يكون ذلك إلا فيا له شد و رباط ، و منـه الايسـار ، وهو الحبل الذي يشد به الأسير .

ثم أخبر سبحانه أنه قادر على أن يبدل أمثالهم بعد موتهم ، و أنه إذا شأ ذلك فعله ، و « اذا » المحقق ، فهذا التبديل واقع لا محالة ، فهو الاعادة التي هي مثل البداءة .

هذا هو معنى الاية ، و من قال غير ذلك لم يصب معناه ، و لا توحشك لفظة « المثل » فان المعاد مثل للبدو و إن كان هو بعينه ، فهو معاد ، أو هو مثله من جهة المغايرة بين كونه مبدأ و معاد او هذا كالدار إذا تهدمت و اعيدت بعينها فهى الأولى ، و كذلك الصلاة المعادة هى الأولى و هى مثلها .

و قد نطق القرآن بأنه سبحانه يعيدهم امثالهم إذ شاء، وكلاهما واحد فقال : ﴿ كَمَا بِدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ ( سورة الاعراف : ٢٩ ) ، و قال تعالى : ﴿ وَ النَّا تُرْجَعُونَ ﴾ ( سورة الانبياء : ٣٥ ) ، و قال : ﴿ وَهُو الذَّى يَبِدُأُ

الحلق ثم يعيده ﴾ (سورة الروم: ٢٧) ، و قال: ﴿ أو ليس الذي خلق السموات و الأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو الحالاق العلم ﴾ (سورة يلس: ٨١) ، و قال إنا لقادرون: ﴿ على أن نبدل أمثالكم و ننشئكم في ما لا تعلمون ٥ و لقد علتم النشأة الأولى فلولا تذكرون ﴾ (سورة الواقعة: ٦٦ ، ٦٢) .

فهذا كلمه معاد الابدان، وقد صرح سبحانه بأنه خلق جديد في موضعين من كتابه، و هذا الخلق الجديد هو « المثل » .

ثم ختم سبحانه السورة بالشرع و القدر كما افتتحها بالخلق و الهداية، فقال: ﴿ فَنْ شَاءُ النَّذَ إِلَى رَبَّهُ سَبِيلاً ﴾ (الآية: ٢٩)، فهذا شرعه و محل أمره و نهيه؛ ثم قال: ﴿ وَلا تَشَاءُ الله ﴾ (الآية: ٣٠)، فهذا قضاؤه و قدره؛ ثم ذكر الاسمين الموجبين للتخصيص و هما اسم: العلم الحكم .

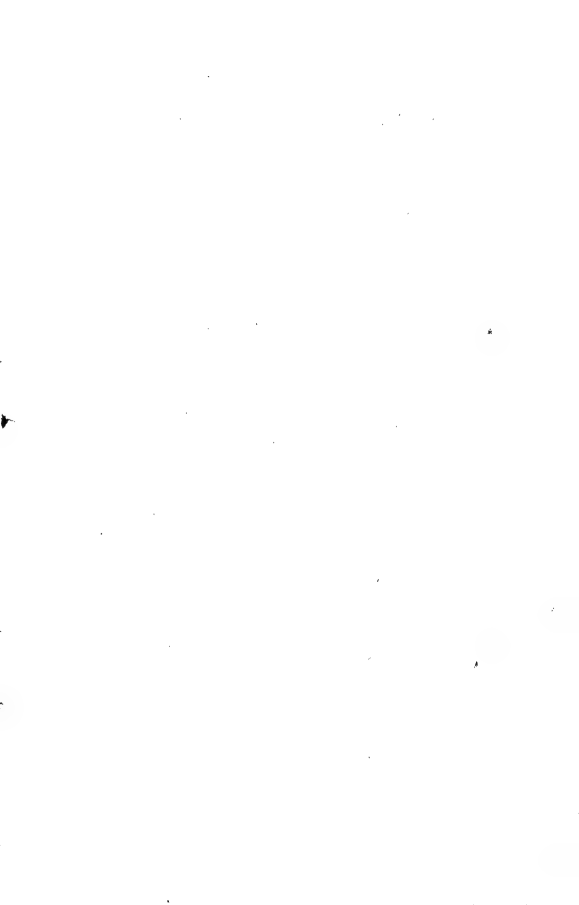
وقوله: ﴿ وَمَا تَشَاءُ وَنَ إِلاَ أَنْ يَشَاءُ اللّه ﴾ ، فأخبر أن مشيئتهم موقوفة على مشيئته ، و مع هـــذا فلا يوجب ذلك حصول الفعل منهم ، إذ أكثر ما فيه أنه جعلهم شائين ، و لا يقع إلا حين يشاؤه منهم ، كا قال تعالى : ﴿ فَنْ ضَاءُ ذَكَرَه \_ و ما يذكرون إلا أن يشاء الله ﴾ (سورة المدثر : ٥٥ ، ٥٦) و قال : ﴿ لمن شاء منكم أن يستقيم \_ و ما تشاءُ ون إلا أن يشاء الله ﴾ (سورة التكوير : ٢٨ ، ٢٩) ، و مع هذا فلا يقع الفعل منهم حتى يريد من نفسه إعانتهم و توفيقهم .

﴿ فَهَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

و إرادة الفعل ، و إرادة الاعانة ، و الله اعلم .

0 0 0 0 0 0 0 0 0

<sup>(</sup>١) جامع الرسائل تحقيق الدكتور محمد ارشاد سالم ص ٦٩ – ٧٧ .



# تصويب الأخطاء

| الصواب                     | الخطأ     | السطر | الصفحة |
|----------------------------|-----------|-------|--------|
| كالمضمرات                  | كالمضمرات | ٧     | ٥      |
| و قد يكون صفة              | و قد صفة  | 17    | ٥      |
| النزول                     | النزل     | 14    | ٨      |
| التالثة                    | الثانية   | ٨     | ١٣     |
| ھۇلاء                      | هؤلاه     | 17    | 19     |
| و لا دلالة                 | و لا دلة  | ١٧    | * **   |
| يخطئون                     | يخصارن    | ١٧    | ۲۸     |
| خطبته                      | خطبة      | ٧     | ٣.     |
| سمى الله                   | مسمى الله | ۱۷    | 40     |
| المغضوب                    | المعضوب   | ١     | ٤٢     |
| إرادة                      | إردة      | ٨     | ££     |
| قبله                       | قله       | 11    | ٤٨     |
| إلى                        | U         | ۲٠    | 78     |
| هكذا في الاصـــل، و تدل    | ••••      | ٣     | 70     |
| النقـط عـلى سقوط شئ من     |           |       |        |
| العباره و لكن يغلب على ظنى |           |       |        |

| الصواب                                    | الخطأ       | السطر | الصفحة     |
|-------------------------------------------|-------------|-------|------------|
| بعد مراجعة الكتب أنه ليس                  |             |       |            |
| هنا أي سقوط في الكلام بل                  |             |       |            |
| لعل النــاسخ و هم بقول الشيخ              |             |       |            |
| <ul> <li>ان ابن الجوزی ذکر هذه</li> </ul> |             |       |            |
| الاقوال الا السادس » أنه قد               |             |       |            |
| سقط من العبارة فترك الفراغ                |             |       |            |
| مع أن الشيخ رحمه الله اعتـــبر            |             |       |            |
| قوله المرجح لديه الذى ذكـره               |             |       | ٠          |
| فى تفسير الآية أولا قبل ذكر               |             |       |            |
| أقوال المفسرين الخسة واحمدا               |             |       |            |
| من الستة، و الله اعلم .                   |             |       |            |
| إلى                                       | Ŋ           | ۰     | 75         |
| أو ننسأها                                 | أو ننساما   | 17    | <b>V</b> V |
| أى                                        | أني         | 17    | ۸۳         |
| مأبقه                                     | فقبله       | 1.    | 41         |
| يوصله                                     | يوصوله      | 17    | 98         |
| سالكه                                     | مسالكه      | 14    | 44         |
| صيغة                                      | ضيعة        | ٨     | ١٠٤        |
| فله ذلك                                   | فلا         | 14    | ,          |
| غير مسيئين                                | غير         | ٧     | .1.0       |
| و لا رضيعهما                              | و لا رضاهما | ٨     | <b>(</b>   |
| و عاء                                     | و عاد       | ١     | 1.7        |

|      | × ×        |            |            | <b>(</b> r |
|------|------------|------------|------------|------------|
|      | الصواب     | الخطأ      | السطر      | الصفحة     |
|      | معصية      | فی         | ٤          | 1.4        |
|      | بخلاف      | بخلاب      | ٥          | D          |
|      | أدل        | أول        | ( ) ·      | 1.4        |
| ات ] | من [ الساد | من ذات     | 18         | •          |
|      | و الولد    | والد       | 10         | 111        |
|      | مغرور      | مفرور      | 10         | •          |
| •    | [نظيره]    | ( بیاض )   | 19         | »          |
|      | ذلكم       | ذلك        | 4          | 119        |
|      | نوح        | لوح        | ١          | 171        |
|      | سُود       | تبيض       | 17         | 177        |
|      | للحياني    | لحياني     | ٤          | 171        |
|      | ربانيين    | ر نیباین   | · <b>A</b> | <b>)</b>   |
|      | يخوف       | يخوب       | 19         | 188        |
| e .  | ما يشاء    | ما شاء     | ٣          | 181        |
|      | مسافحين    | مصافحين    | 18         | 150        |
|      | ×          | و البغـايا | ۱۸         | 157        |
| ى    | أن لا يز   | أن لا ني   | ٦          | 184        |
|      | [أنه قال]  |            | . 14       | 189        |
|      | لا بنسبه   | و لا بنسبه | ۲.         | 107        |
|      | و الإناث   | و ناالاث   | 19         | 104        |
|      | قبل        | قغل        | 15         | 107        |
|      | مخالف      | مخائف      | ۱۸         | 107        |
|      |            |            |            |            |
|      |            |            |            |            |

|     | الصواب             | الخطأ              | السطر | الصفحة   |
|-----|--------------------|--------------------|-------|----------|
|     | [ لأحد الفريقين ]  | لاجل               | ٨     | 109      |
|     | تفسر               | تفسير              | 11    | 179      |
| -2- | أبى بن سلول        | أبى سلول           | 1     | 377      |
|     | من ال              | في مي              | ۱۷    | 770      |
|     | الضمير             | الفجر              | 19    | <b>»</b> |
|     | تستغيثون           | إذ تستيغثون        | 14    | 781      |
|     | المسلمين           | المسين             |       | 727      |
|     | أموالهم            | أموالا             | ١٨    | 177      |
|     | ,17                | 18                 | 19    | 475      |
|     | أفلم تكونوا تعقلون | أفلم تكونوا تعلمون | ٧     | 441      |
|     | فتنوا.             | فتتوا              | ۲     | 724      |
|     | يحببهم             | 64.5°              | 17    | 797      |
|     | أزواج              | أزراج              | ۲     | 797      |
|     | اكرمت              | اكزمت              | 0 ( 8 | 4.8      |
|     | خشع                | خشعت               | 1     | TIA      |
|     | جوارحه             | جوارجه             | ١     |          |
|     | فعرفتها            | معرفتها            | ١٧    | •        |
|     | النهار             | النها              | ١٨    | 441      |
|     | Y                  | Š                  | ٦     | 241      |
|     | ن <b>ذ</b> ير      | ندير               | ٦,    | 701      |
|     | يْسَ               | يسن                | * 1   | 404      |
|     | المتأخرون          | المتأخرين          | 19    | 700      |
|     |                    |                    |       |          |

|                   | - |               |       | Lo     |
|-------------------|---|---------------|-------|--------|
| الصواب            |   | الخطأ         | السطر | الصفحة |
| شحم               |   | سحم           | 10    | ٣٦٢    |
| يثاب              |   | یاب           | . 4   | ۲۸٦    |
| أنه ك             |   | أنها          | ٨     | 474    |
| منازلهم           |   | منادلهم       | 19    | ,      |
| بغيتها            |   | مغيتها        | ٨     | 499    |
| سمعت              |   | سمت           | ٤     | ٤٠١    |
| انصدع             |   | الصداع        | ٦     | •      |
| بين مكة و المدينة |   | بين و المدينة | ٣     | ٤٠٤    |
| أوتوا             |   | أوتو          | ۱۸    | ٤٠٧    |
| بنخـــــلة        |   | نخسلة         | 4     | 244    |
| زائدا             |   | رائدا         | ٤     | 540    |
| بظنين             |   | بضنين         | 17    | 277    |
| ليست              |   | لبست          | ١     | ٤٥٠    |
| قالت              |   | فالت          | ۲     | ,      |
| يختلفون           |   | يختلعون       | ٣     | 103    |
| الحبشة            |   | الجثة         | ٤     | 200    |
|                   |   |               |       |        |

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0



# المنافع المناف

المنون في مملكثه رحماليم

اقنطفها منكتبه وننتقهاً إقبال المرالاعظيي

طبع على نفقة الاستاذ عبدالمجيد عبد الستار الحيدرابادى، نزيل المدينة المنوره